2024, VOL. 21, N. 44, pp. 34 - 43 ISSN 2279-9001

S\l

Lifelong Lifewide Learning

CONTRIBUTO TEORICO

Dinamiche interculturali nei contesti educativi 0-6. Per
una societa inclusiva e sostenibile.

Intercultural dynamics in 0-6 educational contexts. For
an inclusive and sustainable society.

Teresa Giovanazzi, Libera Universita di Bolzano.

ABSTRACT ITALIANO

L’emergere di nuovi bisogni educativi e
formativi, in contesti sociali multiculturali, invita
la ricerca pedagogica a riflettere sui contesti
educativi 0-6 come incubatori di sviluppo di
potenzialita individuali e di espressione dei
diritti di ciascuno. Ripensare il lavoro educativo
per abitare la complessita interculturale sollecita
a promuovere pratiche educative inclusive, tese
a valorizzare la diversita come ricchezza per
relazioni umane significative. Lincontro e |l
riconoscimento dellalterita dischiudono uno
sguardo che si protende nella dimensione della
fraternita in cui sperimentare e sostenere
un’educazione alle differenze come opportunita
per favorire lo sviluppo umano, nella prospettiva
di una cittadinanza planetaria. L'impegno per
imparare a vivere in modo fraterno e solidale
rappresenta la condizione per disegnare, con
responsabilita riguardo alla vita sulla terra, alla
convivenza pacifica e democratica, il progetto
educativo di una societa equa, inclusiva e
sostenibile.

Premessa

ENGLISH ABSTRACT

The emergence of new educational and training
needs, in multicultural social contexts, invites
pedagogical research to reflect on 0-6
educational contexts as incubators for the
development of individual potential and
expression of everyone’s rights. Rethinking
educational work to inhabit intercultural
complexity calls for promoting inclusive
educational practices, aimed at enhancing
diversity as an asset for significant human
relationships. The meeting and recognition of
otherness reveal a gaze that extends into the
dimension of fraternity in which to experiment
and support education in difference as an
opportunity to promote human development, in
the perspective of planetary citizenship. The
commitment to learning to live in a fraternal and
supportive way represents the condition for
designing, with responsibility regarding life on
earth, peaceful and democratic coexistence, the
educational project of an equitable, inclusive and
sustainable society.

I processi di globalizzazione in atto e la configurazione in prospettiva sempre pit
multiculturale ed eterogenea delle societa interrogano profondamente e radicalmente la
ricerca pedagogica per una rifondazione dell’asse formativo dell’educazione, in un
processo unitario per favorire

lo sviluppo fisico, intellettuale e morale della persona umana, verso I’autocoscienza e il dominio
di sé, verso la rispondenza reciproca con le esigenze della comunicazione, della cooperazione
sociale e della partecipazione ai valori” (Mariani, 2017, p. 105).

Autore per la Corrispondenza: Teresa Giovanazzi - Libera Universita di Bolzano, Facolta di Scienze
della Formazione.
E-mail: teresa.giovanazzi@unibz.it

34



GIOVANAZZI

Un’educazione che deve mirare alla formazione di un cittadino del mondo,
trasformando i modi di vivere e di abitare per una civilta che sappia incamminarsi verso il
perseguimento del bene comune e ricostruire nuovamente il proprio ordine politico-
sociale, il tessuto di relazioni e il progetto umano. Riflettere sui sistemi educativi e
formativi, in particolare sui contesti educativi 0-6, per contrastare sia le nuove forme di
poverta educativa sia la paura dell’altro, del diverso significa riconoscere l’approccio
interculturale come la risposta formativa alle sfide odierne, in continua e rapida
evoluzione, “in cui assistiamo a compenetrazioni tra mondi e culture diverse, in cui i
confini materiali e simbolici, che in passato avevano carattere rigido e statico, sembrano
sfumare i propri contorni, mostrando forma fluida e porosa” (D’Aprile, 2018, p. 100).

L'approccio interculturale & un processo educativo che richiede impegno costante, “un
modo indispensabile per rispettare e valorizzare la diversita alla ricerca di valori comuni
che permettano di vivere insieme” (Fiorucci, 2020, p. 45), all'interno della prospettiva
democratica stabilita dai principi della nostra Costituzione, affinché nessuno possa sentirsi
escluso. Si fonda sullidea che ogni persona, indipendentemente dalle proprie origini,
costituisce un patrimonio unico e irripetibile per 1'umanita, garantendo a ciascuno la
possibilita di svilupparsi pienamente e di esercitare i propri diritti di cittadinanza,
interrogandosi su se stesso e ripensando alle relazioni con l’altro. Un approccio che
“muove dalla costitutiva dinamicita e relazionalita di ogni cultura” (Agostinetto, 2022, p.
22), orientato alla ricerca di apertura verso il mondo, di pratica dell’'uguaglianza nel
riconoscimento delle differenze, elaborando

modelli di relazione che accompagnino l'individuo in questo viaggio dove nulla &
sicuro, offrendogli quegli strumenti necessari per poter affrontare la complessita della
societa in cui e inserito (Lopez, 2018, p. 22).

La dimensione interculturale nell’educazione dell’infanzia

La multiculturalita, in riferimento alle diversita culturali e al plurilinguismo,
rappresenta un tratto costitutivo e strutturale dei contesti educativi 0-6, portando con sé
tradizioni culturali, religioni, lingue e stili di vita differenti. E una realta da non trascurare
e da monitorare costantemente che richiede una nuova e aggiornata riflessione pedagogica
per comprenderne le dinamiche educative.

I pitt recenti documenti, relativi ai servizi educativi per linfanzia e alle scuole
dell’infanzia, di indirizzo europei quali il Proposal for key principles of a Quality Framework
for Early Childhood Education and Care (European Commission, 2014), la Council
recommendation on High-Quality Early Childhood Education and Care Systems (European
Commission, 2019) e la Council Recommendation on early childhood education and care: the
Barcelona targets for 2030 (European Commission, 2022) e nazionali come le indicazioni
delle Linee pedagogiche per il sistema integrato zerosei (MIUR, 2021) e gli Orientamenti nazionali
per i servizi educativi per 'infanzia (MIUR, 2022a) condividono l'idea che I'investimento su
azioni, progetti, interventi e servizi di qualita rivolti all'infanzia sia la strada da percorrere
per ridurre la poverta educativa e l'esclusione sociale ed aumentare i processi di

35



GIOVANAZZI

partecipazione, accoglienza, inclusione, democrazia e giustizia sociale come valori
fondativi dei sistemi di educazione, istruzione e cura dalla nascita ai sei anni.

Cid pud avvenire attraverso itinerari educativi d’infanzia (Amadini et al., 2018) che
considerino ogni bambino valorizzato nella propria particolarita e unicita, al di 1a di
qualsiasi idea uniforme e stereotipata. Occorre evitare modalita di apprendimento
trasmissive, ma riconoscere ciascuno protagonista dei propri processi di apprendimento
nei contesti per l'infanzia, degno e capace di esprimere un proprio punto di vista
peculiare, seguendo le direzioni dei propri interessi nell’esperienza di scoperta del mondo
e di contatto con gli elementi culturali per la costruzione di significati socialmente
condivisi (Corsaro, 2003), originati dalle domande individuali e connessi alle proprie
ricerche quotidiane.

La qualita dei servizi per I'infanzia costituisce la premessa fondamentale per generare
ambienti educativi accoglienti e propositivi, capaci di allargare 1'esperienza e promuovere
le potenzialita di ciascuno (MIUR, 2022a), ma anche per creare le condizioni in cui
sviluppare una societa equa, inclusiva e rispettosa della diversita attraverso sguardi
interculturali (Pescarmona, 2021). Sono contesti ideali per avvalorare una cultura
democratica in cui ogni bambino possa “fare i primi incontri con la varieta del mondo,
possa relazionarsi con la presenza costante dell’altro e sperimentare le forme precoci del
contatto culturale con il diverso da sé” (Macinai, 2020, p. 97).

Tale consapevolezza fa percepire la dimensione interculturale sullo sfondo dei
principali documenti nazionali relativi al sistema integrato zerosei, arricchendo 'articolata
visione di infanzia che viene in essi delineata, in “una prospettiva universale di
educazione inclusiva che accoglie e valorizza tutte le diversita di cui ciascun individuo e
portatore” (MIUR, 2021, p. 11) per la costruzione di una base comune di convivenza nel
segno del dialogo e della coesione sociale.

Un’educazione inclusiva in grado di accogliere tutte le diversita e le prospettive
culturali, come si evince nell’obiettivo 4 Ensure inclusive and equitable quality education and
promote lifelong learning opportunities for all del Transforming our world. The 2030 Agenda
for Sustainable Development (United Nations, 2015), costituisce la base insostituibile per
migliorare la qualita della vita, garantendo a ciascuno uno sviluppo, un accesso a cure e
istruzione pre-scolastiche di qualita.

Un’educazione di qualita come diritto sociale da assicurare ad ogni bambino, per
garantire un’uguaglianza delle opportunita, porta a riconoscere la diversita di ognuno,
delle famiglie e del contesto sociale come valore umano e ad assumere tale pluralita quale
potenziale educativo per la crescita personale e civile in uno scenario

di messa in rete delle differenze culturali, religiose, educative, politiche, sociali, esistenziali, di
genere, che favoriscono l'accesso a una diversa esperienza dell’alterita, non piu segnata da
chiusura e diffidenza bensi da curiosita, interesse, disposizione all’ascolto” (Fabbri, 2019, p. 98).

Nel marzo del 2022 il Ministero dell'Istruzione ha pubblicato gli Orientamenti

interculturali. Idee e proposte per l'integrazione di alunne e alunni provenienti da contesti
migratori, a cura dell’Osservatorio nazionale per l'integrazione degli alunni stranieri e

36



GIOVANAZZI

I'educazione interculturale, in soluzione di continuita con i documenti di indirizzo e Linee
guida precedenti sul tema che, attualizzando le proposte e le attenzioni, in considerazione
delle modificazioni del contesto e dei cambiamenti avvenuti negli ultimi dieci anni,
individuano le nuove generazioni come “nativi multiculturali” (MIUR, 2022b, p. 9). In
questo quadro, diviene necessario sostenere un processo di interazione tra soggetti
appartenenti a culture diverse dove poter esercitare capacita relazionali di confronto, di
dialogo e di reciproca trasformazione per la costruzione di un mondo comune ispirato
all’etica della convivialita (Illich, 2013) nel rispetto delle differenze e delle culture umane
che abitano la terra.

Pratiche educative, relazione, dialogo

Il pluralismo culturale e la dimensione interculturale dei contesti educativi 0-6
richiedono una continua crescita professionale del personale che opera in tali ambiti a
contatto diretto con bambini e famiglie, nel “saper leggere in maniera preparata la sfida
della complessita e dellinterdipendenza planetaria, al fine di cogliere sia i rischi sia le
molteplici opportunita” (Portera, 2022, p. 124). Relazionarsi con un’utenza eterogenea, a
partire dai punti di forza e dalle risorse che ogni soggetto in formazione possiede (Zoletto,
2020), e complesso ed implica un agire professionale competente e consapevole
nell’interpretare i contesti territoriali nei quali i servizi educativi sono collocati, le necessita
cosi come le diverse problematiche che caratterizzano la societa contemporanea.

Un profilo professionale caratterizzato da conoscenze che si esprimono in un “saper
fare” e competenze culturali e relazionali che realizzano un “saper essere” in situazione,
con la molteplicita dei saperi espressi nelle e dalle diverse culture della terra, capaci di
garantire I'unita nella complessita culturale e sociale.

Si tratta dei due assi portanti della formazione all’educazione interculturale per la
costruzione di un pensiero complesso, teso ad accostarsi alla realta in modo sistemico per
cogliere le relazioni e interconnessioni tra le diverse componenti. Una formazione nel
corso della quale si rimettono in discussione i propri schemi cognitivi e comportamentali,
oltre che i riferimenti valoriali, avviando un reale processo di cambiamento di
atteggiamenti e prassi socio-relazionali e comunicative per attenuare il tasso di
etnocentrismo ancora troppo presente nel nostro sistema educativo. Un percorso
formativo che richiede di

aprirsi alle innumerevoli dinamiche culturali e per questo necessita della costruzione di
categorie interpretative in grado di consentire la ‘descrizione’ e la “‘comprensione’ del delinearsi
e intrecciarsi di molteplici identita e culture (Del Gobbo, 2007, p. 153).

Esso non punta solo all’elaborazione cognitiva di contenuti tematici, ma la integra con
I'attenzione a una rielaborazione delle motivazioni, allo sviluppo di una sensibilita
interculturale che richiede una conoscenza e comprensione del contesto della diversita
socio-culturale, di metodi e approcci per relazionarsi con la diversita. Una sensibilita che
mira alla costruzione di un professionista riflessivo (Schon, 2006) sulle pratiche educative
da attuare per contribuire al miglioramento della qualita dell’educazione, chiamato a

37



GIOVANAZZI

mantenere costantemente uno sguardo critico e analitico in grado di leggere, comprendere
e orientare i contesti educativi in una pluralita di appartenenze etniche e culturali, nella
direzione di un modello sociale e culturale aperto e disponibile ad accogliere la diversita e
la complessita della realta eterogenea.

La sensibilita all’apertura e all'incontro di dimensioni sociali e relazionali inedite si
traduce nella quotidianita del lavoro educativo attraverso la costruzione di un ambiente di
apprendimento partecipativo e inclusivo, anche attraverso un’adeguata articolazione degli
spazi, un’opportuna predisposizione dei materiali e strumenti e una flessibile
organizzazione dei tempi. E fondamentale riconoscere I'importanza della sfera relazionale,
intrinseca all’essenza dell'umano come condizione necessaria per il riconoscimento di sé
allargando i propri orizzonti in prossimita dell’altro, alla responsabilita per 1altro
(Lévinas, 1998), ed emotiva “con la capacita di tendere e realizzare quell’autenticita
esistenziale che richiede il saper essere in rapporto profondo con se stessi per conoscersi e
accettarsi” (Contini, 1992, p. 193). Occorre promuovere e sostenere una comunicazione
positiva con ciascun bambino proveniente da diversi contesti socio-culturali, favorire
mentalita aperte e di rispetto per l’altro, stimolare nell’apprendimento individuale e nella
cooperazione con gli altri, prestando peculiare attenzione alle parole che si usano, ai gesti
che si compiono e agli atteggiamenti che accompagnano le relazioni.

Strumento principale di lavoro dell’educatore e dell'insegnante, la relazione educativa
fondata sull’ascolto attivo, sulla connessione tra cura e educazione, sul dialogo, sulla
coscienza di sé e dell’altro (Boffo, 2011) assume centralita nel processo d’integrazione
attraverso una progettualita educativa che si pone come obiettivo di educare ogni
bambino ad assumere un atteggiamento accogliente verso cid che & diverso, a sviluppare
un pensiero divergente per poter convivere in un clima di umanita dove la fraternita e la
solidarieta con l’altro diventino un’abitudine quotidiana. La formazione di tale pensiero
sollecita a mettere a fuoco I'immaginario, quello “spazio d’interazione fra il soggetto e le
forme simboliche della sua cultura” (Gramigna, 2023, p. 23), e 'emozione nei processi di
costruzione della conoscenza per esplorare nuovi schemi mentali di ascolto e narrazione
per incorporare elementi inediti che provengono da sguardi lontani, cogliendo la bellezza
della diversita.

Ripensare il lavoro educativo, in tale prospettiva sottolineando la responsabilita e la
crucialita della figura professionale dell’educatore e dell’insegnante, significa ritrovarne il
senso fondamentale ma anche le condizioni che lo rendono fattibile e peculiare. “Agire in
un certo modo, pilt 0 meno strutturato e consapevole, su una realta (...) implica sempre
avere una visione di quella realta, un pensiero su cosa sia quella realta e su come sia fatta:
una visione magari implicita, data per scontata, ma comunque presente” (Palmieri, 2018,
p. 63), individuando modalita di pensiero e di azione adeguate per abitare la complessita
interculturale delle situazioni educative attraverso processi emancipativi che riconoscano
il valore imprescindibile per la cura e la soggettivita della persona. E solo a partire da una
corretta impostazione del lavoro educativo che si pud sperare di diffondere una sempre
pit necessaria “cultura della convivenza”, creando spazi di condivisione basati sulla
partecipazione in cui accogliere l'altro nelle sue peculiarita, incontrandolo,
comprendendone la sua identita, la sua storia, le sue radici culturali.

38



GIOVANAZZI

Incontrare 'altro significa vedere il suo corpo, il volto con la sua espressione e in esso lo
sguardo, secondo un’inflessione sempre caratteristica, come un’originale presenza d’essere e di
senso: una prospettiva aperta sul mondo, che ¢ singolare e irriducibile” (Bellingreri, 2015, p. 9).

La realta non ¢ ‘oggettiva’, la cultura € un prodotto sociale in continua evoluzione ed
ogni soggetto e portatore di un sapere “parziale’, in dialogo con altri punti di vista dentro
una cornice di valori condivisi, necessario per costruire un progetto educativo comune.
Una cultura della convivenza, che si realizza attraverso percorsi di conoscenza reciproca,
mira a facilitare “le relazioni tra individui portatori di identita anche culturali molteplici,
per favorire la promozione del dialogo e dello scambio” (Tarozzi, 2015, p. 35) nel costruire
regole di vita comuni, il senso di responsabilita, di giustizia e di solidarieta. La costruzione
dell’identita personale e sociale, come qualcosa di dinamico e mutevole nutrita di
esperienze e relazioni, si struttura a partire dall’incontro e dal dialogo con l’altro da sé
(Ricoeur, 1993), dalla reciprocita della relazione interpersonale contraddistinta dal rispetto,
dal riconoscimento dell’unicita dell’altro (Buber, 1958).

Rispettare l'altro nella sua irriducibile differenza, e disporsi a guardare ’altro non come
minaccia, ma come fonte di ricchezza (...) predispone al riconoscimento, alla possibilita di
creativi confronti e incontri, intersezioni e transiti, a fusioni indistricabili assieme a salde
differenze” (Pinto Minerva, 2017, p. 533).

Costruire le condizioni per il dialogo fra soggetti che fanno riferimento a sistemi
valoriali e culturali differenti significa promuovere una convivenza in grado di far valere
la propria soggettivita, esigenze e interessi, consentendo di rileggere la propria cultura in
base a quanto si raccoglie dal pensiero dell’altro. “Il dialogo avvicinando le diversita fa
esplodere tali divergenze ma anche poi le pone in uno spazio di confronto aperto,
disponendole a un’intesa che nasce proprio dal loro costante ri-pensarsi insieme” (Cambi,
2021, p. 71). Promuovere il dialogo interculturale per gestire le differenze culturali
rappresenta una prospettiva educativa per la costruzione di una cittadinanza democratica
e multiculturale, fondata su un approccio di giustizia sociale quale necessaria premessa e
cornice teorica per un confronto fra le culture basato sul riconoscimento reciproco, sulla
condivisione dei diritti fondamentali e sull’equita. Lo sconfinare per incontrare l'altro si fa
“dono” anche a noi stessi, dato che “la disponibilita a farsi alterare dall’estraneita,
permette di conoscere ma anche di conoscersi” (Santerini, 2017, p. 7), ampliando la propria
visuale in termini di vissuti, sentimenti, punti di vista sul mondo e occasioni di
apprendimento: & un processo costruttivo di pensieri, sentimenti, azioni e saperi che nello
scambio e nella condivisione con l'altro ci travolge e nello stesso tempo ci trasforma
nell’avventura della conoscenza per orientarci nel mondo.

Fraternita e solidarieta per un’educazione alle differenze

L'incontro e il riconoscimento dell’alterita dischiudono uno sguardo che si protende
nella dimensione della fraternita, interpellando il discorso epistemologico della pedagogia
per trasformare modelli di convivenza e paradigmi di interdipendenza umana in cui le

39



GIOVANAZZI

differenze siano riconosciute e valorizzate. La dimensione della fraternita, basata su
principi solidi come ad esempio quello della non violenza, della solidarieta e
dell’esaltazione delle differenze individuali che possono incontrarsi e dialogare, senza
annullarsi, e divenire fonte di ricchezza e di conoscenza per ciascuno (Loiodice, 2023), pud
generare un cammino formativo, un percorso proteso ad ampie linee di dialogo, di azione
e di maturazione umana, su cui costruire un avvenire intessuto di relazioni significative
per la costruzione di societa eque e solidali in armonia con I’ambiente in cui viviamo.

Ne consegue progettare nei contesti educativi 0-6 ambienti formativi fraterni,
esperienziali, luoghi accoglienti per una “transizione umana” in cui sperimentare e
sostenere un’educazione alle differenze in un orizzonte di senso che ha come fine la
valorizzazione dell'umano nella sua interezza.

Un’opportunita per lo sviluppo di personalita, attraverso la promozione delle peculiari
attitudini e capacita che ciascuno porta con sé, “in un travaglio d’incessante integrazione
che struttura la soggettivita con gli elementi sociali e culturali che le danno senso e
concretezza” (Bertin, 1973, p. 150). Sono spazi partecipati di disponibilita all'impegno
reciproco nel rispetto delle differenze e dei livelli di crescita dello sviluppo umano (Pati,
2016), nel dinamismo di ambienti di vita vasti ed eterogenei e nella molteplicita delle
variabili esistenziali nella prospettiva di una cittadinanza planetaria e di dialogo
interculturale, specificando

in quali direzioni responsabilita, fraternita, formazione sono chiamate a farsi orientamento per
'azione politico-istituzionale e socio-economica su scala locale e globale” (Malavasi, 2020, p.
XIV).

Promuovere un pensiero aperto alla pluralita e alle differenze, capace di riconoscere il
carattere costitutivo fondamentale di essere uguale agli uomini di tutte le culture e
diverso, di difendere ma anche di comprendere e rispettare cid che & altro conduce a
riconoscere e garantire pari dignita a tutti coloro che abitano il pianeta, nella diversita
delle appartenenze culturali. Un pensiero che conduce ad incontrare I'altro, che sappia
costruire pratiche di dialogo solidale orientato verso forme concrete di costruttiva
convivenza. “Non si tratta di distruggere, si tratta di collegare” (Morin, 2015, p. 78),
imparando a leggere la complessita del reale, per una riforma del pensiero che apre alla
dimensione etica della solidarieta e della comprensione verso l'alterita, nel generare un

futuro di prosperita e autentico sviluppo umano.

Apprendere a pensare e vivere nella globalita diviene una meta educativa irrinunciabile,
attraverso un accompagnamento a fare i conti con il mondo in cui viviamo e a costruire una
bussola per orientarsi in esso (Premoli, 2017, p. 280).

Investire nell’educazione a partire dall’infanzia costituisce il fondamento per costruire
una cultura del rispetto e della pace tesa a promuovere la ricchezza delle relazioni umane,
fondata sulla valorizzazione e sull'incontro di differenze nel perseguire una societa
solidale. L'educazione & chiamata a favorire una rigenerazione sociale e umana, a formare

40



GIOVANAZZI

soggetti capaci di affrontare il proprio destino, a far fiorire il loro vivere, a comprendere le
complessita umane e sociali ed affrontare le incertezze, riconoscendo

I'appartenenza comune a un intreccio globale di interdipendenze come l'unica condizione
adeguata per garantire la qualita della vita e la sopravvivenza stessa dell'umanita (Ceruti &
Bellusci, 2020, p. 155).

Interpretare i problemi e le questioni nella loro complessita, con uno sguardo
lungimirante per pensare a un progetto educativo di una societa equa, inclusiva e
sostenibile, contempla una prospettiva di crescita comune e dialogante che

fa leva sul principio di reciprocita, sulla costruzione di occasioni partecipative e collaborative
(Milan, 2020, p. 189).

per promuovere la conoscenza, la cooperazione e la mediazione fra culture differenti.

L'impegno alla ricerca di una conoscenza per imparare a vivere in modo fraterno e
solidale rappresenta la condizione imprescindibile per un’effettiva responsabilita, di tutti e
ciascuno, riguardo alla vita sulla terra, alla convivenza pacifica e democratica, all’equita
della crescita economica dei popoli nel lasciare un segno di cura e speranza nel futuro
della civilta.

Bibliografia
Agostinetto, L. (2022). L'intercultura in testa. Sguardo e rigore per l'agire educativo quotidiano.
FrancoAngeli.

Amadini, M., Bondioli, A., Bobbio, A., & Musi, E. (2018). Itinerari di pedagogia dell’infanzia.
Morcelliana.

Bellingreri, A. (2015). Imparare ad abitare il mondo. Senso e metodo della relazione educativa. Mondadori.
Bertin, G. M. (1973). Educazione alla ragione. Armando.

Boffo, V. (2011). Relazioni educative: tra comunicazione e cura. Autori e testi. Apogeo.

Buber, M. (1958). Il principio dialogico e altri saggi. Edizioni di Comunita.

Cambi, F. (2021). Relazione educativa e ruolo del dialogo. In A. Mariani (Ed.), La relazione educativa.
Prospettive contemporanee (pp. 61-74). Carocci.

Ceruti, M., & Bellusci, F. (2020). Abitare la complessitia. Mimesis.
Contini, M.G. (1992). Per una pedagogia delle emozioni. La Nuova Italia.
Corsaro, W.A. (2003). Le culture dei bambini. il Mulino.

D’ Aprile, G. (2018). Del confine come limen, fondamento dell’essere. In S. Polenghi, M. Fiorucci, &
L. Agostinetto (Eds.), Diritti cittadinanza inclusione (pp. 95-106). Pensa MultiMedia.

Del Gobbo, G. (2007). II processo formativo tra potenziale di conoscenza e reti di saperi. Un contributo di
riflessione sui processi di costruzione di conoscenza. University Press.

41



GIOVANAZZI

European Commission. (2014). Proposal for key principles of a Quality Framework for Early Childhood
Education and Care. Bruxelles.

European Commission. (2019). Council recommendation on High-Quality Early Childhood Education
and Care Systems. Bruxelles.

European Commission. (2022). Council Recommendation on early childhood education and care: the
Barcelona targets for 2030. Bruxelles.

Fabbri, M. (2019). Pedagogia della crisi, crisi della pedagogia. Scholé.

Fiorucci, M. (2020). Educazione, formazione e pedagogia in prospettiva interculturale. FrancoAngeli.
Gramigna, A. (2023). L’educazione Immaginativa. Ambienti meta-narrativi per 'infanzia. Unicopli.
lich, I. (1993). La convivialita. Red.

Lévinas, E. (1998). Umanesimo dell’altro uomo. Il nuovo Melangolo.

Loiodice, I. (2023). Differenze e prossimita. Riflessioni pedagogiche. Progedit.

Lopez, A.G. (2018). Pedagogia delle differenze. Intersezioni tra genere ed etnia. ETS.

Macinai, E. (2020). Pedagogia interculturale. Cornici di senso e dimensioni della riflessione pedagogica.
Mondadori.

Malavasi, P. (2020). Responsabilita, fraternita, formazione. Reagire alla crisi con un nuovo sogno di
fraternita. In S. Bornatici, P. Galeri, Y. Gaspar, P. Malavasi, & O. Vacchelli (Eds.), Laudato si +5,
Fratelli tutti. Human Development. A great cultural, spiritual, political, economic, educational challenge
(pp. IX-XV). Pensa MultiMedia.

Mariani, A. (2017). Struttura e funzione della pedagogia. In A. Mariani, F. Cambi, M. Giosi, & D.
Sarsini. Pedagogia generale. Identita, percorsi, funzione (pp. 85-121). Carocci.

Milan, G. (2020). A tu per tu con il mondo. Educarci al viaggiare interculturale nel tempo dei muri: tracce
per una sceneggiatura pedagogica. Pensa MultiMedia.

MIUR. (2021). Linee pedagogiche per il sistema integrato zerosei. Roma.
MIUR. (2022a). Orientamenti nazionali per i servizi educativi per l'infanzia. Roma.

MIUR. (2022b). Orientamenti interculturali. Idee e proposte per l'integrazione di alunni e alunne
provenienti da contesti migratori. Roma.

Morin, E. (2015). Insegnare a vivere. Manifesto per cambiare I'educazione. Raffaello Cortina.

Palmieri, C. (2018). Dentro il lavoro educativo. Pensare il metodo, tra scenario professionale e cura
dell’esperienza educativa. FrancoAngeli.

Pati, L. (2016). Livelli di crescita. Per una pedagogia dello sviluppo umano. La Scuola.

Pescarmona, I. (Eds.). (2021). Intercultura e Infanzia nei Servizi Educativi 0-6: prospettive in dialogo.
Aracne.

Pinto Minerva, F. (2017). Riconoscimento e misconoscimento. In M. Fiorucci, F. Pinto Minerva, & A.
Portera (Eds.). Gli alfabeti dell’intercultura (pp. 533-557). ETS.

Portera, A. (2022). Educazione e pedagogia interculturale. il Mulino.

Premoli, S. (2017). Il mondo alla finestra. Apprendere e insegnare a fare i conti con la dimensione
globale. In L. Loiodice, & S. Ulivieri (Eds.). Per un nuovo patto di solidarieta. Il ruolo della pedagogia

42



GIOVANAZZI

nella costruzione di percorsi identitari, spazi di cittadinanza e dialoghi interculturali (pp. 279-289).
Progedit.

Ricoeur, P. (1993). Sé come un altro. Jaca Book.
Santerini, M. (2017). Da stranieri a cittadini. Educazione interculturale e mondo globale. Ercikson.

Schon, D. A. (2006). Formare il professionista riflessivo. Per una nuova prospettiva della formazione e
dell’apprendimento nelle professioni. FrancoAngeli.

Tarozzi, M. (2015). Dall’intercultura alla giustizia sociale. Per un progetto pedagogico e politico di
cittadinanza globale. FrancoAngeli.

United Nations (2015). Transforming our world. The 2030 Agenda for Sustainable Development. New
York.

Zoletto, D. (2020). A partire dai punti di forza. Popular culture, eterogeneita, educazione. FrancoAngeli.

43



