
2024, VOL. 21, N. 44, pp. 34 - 43  ISSN 2279-9001

Dinamiche interculturali nei contesti educativi 0-6. Per 
una società inclusiva e sostenibile.
Intercultural dynamics in 0-6 educational contexts. For 
an inclusive and sustainable society.
Teresa Giovanazzi, Libera Università di Bolzano.

Premessa

I  processi  di  globalizzazione  in  atto  e  la  configurazione  in  prospettiva  sempre  più 
multiculturale ed eterogenea delle società interrogano profondamente e radicalmente la 
ricerca  pedagogica  per  una  rifondazione  dell’asse  formativo  dell’educazione,  in  un 
processo unitario per favorire 

lo sviluppo fisico, intellettuale e morale della persona umana, verso l’autocoscienza e il dominio 
di sé, verso la rispondenza reciproca con le esigenze della comunicazione, della cooperazione 
sociale e della partecipazione ai valori” (Mariani, 2017, p. 105).   

  
Autore per la Corrispondenza: Teresa Giovanazzi - Libera Università di Bolzano, Facoltà di Scienze 
della Formazione.  
E-mail: teresa.giovanazzi@unibz.it 
                         34      

ABSTRACT ITALIANO
L’emergere di nuovi bisogni educativi e 
formativi, in contesti sociali multiculturali, invita 
la ricerca pedagogica a riflettere sui contesti 
educativi 0-6 come incubatori di sviluppo di 
potenzialità individuali e di espressione dei 
diritti di ciascuno. Ripensare il lavoro educativo 
per abitare la complessità interculturale sollecita 
a promuovere pratiche educative inclusive, tese 
a valorizzare la diversità come ricchezza per 
relazioni umane significative. L’incontro e il 
riconoscimento dell’alterità dischiudono uno 
sguardo che si protende nella dimensione della 
fraternità in cui sperimentare e sostenere 
un’educazione alle differenze come opportunità 
per favorire lo sviluppo umano, nella prospettiva 
di una cittadinanza planetaria. L’impegno per 
imparare a vivere in modo fraterno e solidale 
rappresenta la condizione per disegnare, con 
responsabilità riguardo alla vita sulla terra, alla 
convivenza pacifica e democratica, il progetto 
educativo di una società equa, inclusiva e 
sostenibile. 

ENGLISH ABSTRACT 
The emergence of new educational and training 
needs, in multicultural social contexts, invites 
pedagogical research to reflect on 0-6 
educational contexts as incubators for the 
development of individual potential and 
expression of everyone’s rights. Rethinking 
educational work to inhabit intercultural 
complexity calls for promoting inclusive 
educational practices, aimed at enhancing 
diversity as an asset for significant human 
relationships. The meeting and recognition of 
otherness reveal a gaze that extends into the 
dimension of fraternity in which to experiment 
and support education in difference as an 
opportunity to promote human development, in 
the perspective of planetary citizenship. The 
commitment to learning to live in a fraternal and 
supportive way represents the condition for 
designing, with responsibility regarding life on 
earth, peaceful and democratic coexistence, the 
educational project of an equitable, inclusive and 
sustainable society. 

CONTRIBUTO TEORICO



GIOVANAZZI  

Un’educazione  che  deve  mirare  alla  formazione  di  un  cittadino  del  mondo, 
trasformando i modi di vivere e di abitare per una civiltà che sappia incamminarsi verso il 
perseguimento  del  bene  comune  e  ricostruire  nuovamente  il  proprio  ordine  politico-
sociale,  il  tessuto  di  relazioni  e  il  progetto  umano.  Riflettere  sui  sistemi  educativi  e 
formativi, in particolare sui contesti educativi 0-6, per contrastare sia le nuove forme di 
povertà  educativa  sia  la  paura  dell’altro,  del  diverso  significa  riconoscere  l’approccio 
interculturale  come  la  risposta  formativa  alle  sfide  odierne,  in  continua  e  rapida 
evoluzione,  “in cui  assistiamo a compenetrazioni  tra  mondi  e  culture diverse,  in  cui  i 
confini materiali e simbolici, che in passato avevano carattere rigido e statico, sembrano 
sfumare i propri contorni, mostrando forma fluida e porosa” (D’Aprile, 2018, p. 100).

L’approccio interculturale è un processo educativo che richiede impegno costante, “un 
modo indispensabile per rispettare e valorizzare la diversità alla ricerca di valori comuni 
che  permettano  di  vivere  insieme” (Fiorucci,  2020,  p.  45),  all’interno  della  prospettiva 
democratica stabilita dai principi della nostra Costituzione, affinché nessuno possa sentirsi 
escluso.  Si  fonda  sull’idea  che  ogni  persona,  indipendentemente  dalle  proprie  origini, 
costituisce  un  patrimonio  unico  e  irripetibile  per  l’umanità,  garantendo  a  ciascuno  la 
possibilità  di  svilupparsi  pienamente  e  di  esercitare  i  propri  diritti  di  cittadinanza, 
interrogandosi  su  se  stesso  e  ripensando  alle  relazioni  con  l’altro.  Un  approccio  che 
“muove dalla costitutiva dinamicità e relazionalità di ogni cultura” (Agostinetto, 2022, p. 
22),  orientato  alla  ricerca  di  apertura  verso  il  mondo,  di  pratica  dell’uguaglianza  nel 
riconoscimento delle differenze, elaborando 

modelli  di  relazione  che  accompagnino  l’individuo  in  questo  viaggio  dove  nulla  è 
sicuro, offrendogli quegli strumenti necessari per poter affrontare la complessità della 
società in cui è inserito (Lopez, 2018, p. 22).

La dimensione interculturale nell’educazione dell’infanzia

La  multiculturalità,  in  riferimento  alle  diversità  culturali  e  al  plurilinguismo, 
rappresenta un tratto costitutivo e strutturale dei contesti educativi 0-6, portando con sé 
tradizioni culturali, religioni, lingue e stili di vita differenti. È una realtà da non trascurare 
e da monitorare costantemente che richiede una nuova e aggiornata riflessione pedagogica 
per comprenderne le dinamiche educative. 

I  più  recenti  documenti,  relativi  ai  servizi  educativi  per  l’infanzia  e  alle  scuole 
dell’infanzia, di indirizzo europei quali il Proposal for key principles of a Quality Framework 
for  Early  Childhood  Education  and  Care  (European  Commission,  2014),  la  Council 
recommendation  on  High-Quality  Early  Childhood  Education  and  Care  Systems  (European 
Commission, 2019) e la Council  Recommendation on early childhood education and care:  the 
Barcelona targets  for  2030  (European Commission,  2022) e  nazionali  come le indicazioni 
delle Linee pedagogiche per il sistema integrato zerosei (MIUR, 2021) e gli Orientamenti nazionali 
per i servizi educativi per l’infanzia (MIUR, 2022a) condividono l’idea che l’investimento su 
azioni, progetti, interventi e servizi di qualità rivolti all’infanzia sia la strada da percorrere 
per  ridurre  la  povertà  educativa  e  l’esclusione  sociale  ed  aumentare  i  processi  di 

  

                              35



GIOVANAZZI  

partecipazione,  accoglienza,  inclusione,  democrazia  e  giustizia  sociale  come  valori 
fondativi dei sistemi di educazione, istruzione e cura dalla nascita ai sei anni. 

Ciò  può  avvenire  attraverso  itinerari  educativi  d’infanzia  (Amadini  et  al.,  2018)  che 
considerino  ogni  bambino  valorizzato  nella  propria  particolarità  e  unicità,  al  di  là  di 
qualsiasi  idea  uniforme  e  stereotipata.  Occorre  evitare  modalità  di  apprendimento 
trasmissive, ma riconoscere ciascuno protagonista dei propri processi di apprendimento 
nei  contesti  per  l’infanzia,  degno  e  capace  di  esprimere  un  proprio  punto  di  vista 
peculiare, seguendo le direzioni dei propri interessi nell’esperienza di scoperta del mondo 
e  di  contatto  con  gli  elementi  culturali  per  la  costruzione  di  significati  socialmente 
condivisi  (Corsaro,  2003),  originati  dalle  domande  individuali  e  connessi  alle  proprie 
ricerche quotidiane. 

La qualità dei servizi per l’infanzia costituisce la premessa fondamentale per generare 
ambienti educativi accoglienti e propositivi, capaci di allargare l’esperienza e promuovere 
le  potenzialità  di  ciascuno  (MIUR,  2022a),  ma  anche  per  creare  le  condizioni  in  cui 
sviluppare  una  società  equa,  inclusiva  e  rispettosa  della  diversità  attraverso  sguardi 
interculturali  (Pescarmona,  2021).  Sono  contesti  ideali  per  avvalorare  una  cultura 
democratica in cui ogni bambino possa “fare i primi incontri con la varietà del mondo, 
possa relazionarsi con la presenza costante dell’altro e sperimentare le forme precoci del 
contatto culturale con il diverso da sé” (Macinai, 2020, p. 97). 

Tale  consapevolezza  fa  percepire  la  dimensione  interculturale  sullo  sfondo  dei 
principali documenti nazionali relativi al sistema integrato zerosei, arricchendo l’articolata 
visione  di  infanzia  che  viene  in  essi  delineata,  in  “una  prospettiva  universale  di 
educazione inclusiva che accoglie e valorizza tutte le diversità di cui ciascun individuo è 
portatore” (MIUR, 2021, p. 11) per la costruzione di una base comune di convivenza nel 
segno del dialogo e della coesione sociale. 

Un’educazione  inclusiva  in  grado  di  accogliere  tutte  le  diversità  e  le  prospettive 
culturali, come si evince nell’obiettivo 4 Ensure inclusive and equitable quality education and 
promote lifelong learning opportunities for all del Transforming our world.  The 2030 Agenda 
for Sustainable Development (United Nations, 2015), costituisce la base insostituibile per 
migliorare la qualità della vita, garantendo a ciascuno uno sviluppo, un accesso a cure e 
istruzione pre-scolastiche di qualità. 

Un’educazione  di  qualità  come  diritto  sociale  da  assicurare  ad  ogni  bambino,  per 
garantire un’uguaglianza delle opportunità,  porta a riconoscere la diversità di ognuno, 
delle famiglie e del contesto sociale come valore umano e ad assumere tale pluralità quale 
potenziale educativo per la crescita personale e civile in uno scenario 

di messa in rete delle differenze culturali, religiose, educative, politiche, sociali, esistenziali, di 
genere,  che favoriscono l’accesso a  una diversa  esperienza dell’alterità,  non più segnata  da 
chiusura e diffidenza bensì da curiosità, interesse, disposizione all’ascolto” (Fabbri, 2019, p. 98).

Nel  marzo  del  2022  il  Ministero  dell’Istruzione  ha  pubblicato  gli  Orientamenti 
interculturali.  Idee  e  proposte  per  l’integrazione  di  alunne  e  alunni  provenienti  da  contesti 
migratori,  a  cura  dell’Osservatorio  nazionale  per  l’integrazione  degli  alunni  stranieri  e 

  

                              36



GIOVANAZZI  

l’educazione interculturale, in soluzione di continuità con i documenti di indirizzo e Linee 
guida precedenti sul tema che, attualizzando le proposte e le attenzioni, in considerazione 
delle  modificazioni  del  contesto  e  dei  cambiamenti  avvenuti  negli  ultimi  dieci  anni, 
individuano le nuove generazioni come “nativi  multiculturali” (MIUR, 2022b,  p.  9).  In 
questo  quadro,  diviene  necessario  sostenere  un  processo  di  interazione  tra  soggetti 
appartenenti a culture diverse dove poter esercitare capacità relazionali di confronto, di 
dialogo e di reciproca trasformazione per la costruzione di un mondo comune ispirato 
all’etica della convivialità (Illich, 2013) nel rispetto delle differenze e delle culture umane 
che abitano la terra.

Pratiche educative, relazione, dialogo

Il  pluralismo  culturale  e  la  dimensione  interculturale  dei  contesti  educativi  0-6 
richiedono una continua crescita professionale del  personale che opera in tali  ambiti  a 
contatto diretto con bambini e famiglie, nel “saper leggere in maniera preparata la sfida 
della complessità e dell’interdipendenza planetaria,  al fine di cogliere sia i  rischi sia le 
molteplici opportunità” (Portera, 2022, p. 124). Relazionarsi con un’utenza eterogenea, a 
partire dai punti di forza e dalle risorse che ogni soggetto in formazione possiede (Zoletto, 
2020),  è  complesso  ed  implica  un  agire  professionale  competente  e  consapevole 
nell’interpretare i contesti territoriali nei quali i servizi educativi sono collocati, le necessità 
così come le diverse problematiche che caratterizzano la società contemporanea. 

Un profilo professionale caratterizzato da conoscenze che si esprimono in un “saper 
fare” e competenze culturali e relazionali che realizzano un “saper essere” in situazione, 
con la molteplicità dei saperi espressi nelle e dalle diverse culture della terra, capaci di 
garantire l’unità nella complessità culturale e sociale. 

Si  tratta  dei  due  assi  portanti  della  formazione  all’educazione  interculturale  per  la 
costruzione di un pensiero complesso, teso ad accostarsi alla realtà in modo sistemico per 
cogliere  le  relazioni  e  interconnessioni  tra  le  diverse  componenti.  Una formazione  nel 
corso della quale si rimettono in discussione i propri schemi cognitivi e comportamentali, 
oltre  che  i  riferimenti  valoriali,  avviando  un  reale  processo  di  cambiamento  di 
atteggiamenti  e  prassi  socio-relazionali  e  comunicative  per  attenuare  il  tasso  di 
etnocentrismo  ancora  troppo  presente  nel  nostro  sistema  educativo.  Un  percorso 
formativo che richiede di 

aprirsi  alle  innumerevoli  dinamiche  culturali  e  per  questo  necessita  della  costruzione  di 
categorie interpretative in grado di consentire la ‘descrizione’ e la ‘comprensione’ del delinearsi 
e intrecciarsi di molteplici identità e culture (Del Gobbo, 2007, p. 153). 

Esso non punta solo all’elaborazione cognitiva di contenuti tematici, ma la integra con 
l’attenzione  a  una  rielaborazione  delle  motivazioni,  allo  sviluppo  di  una  sensibilità 
interculturale  che  richiede  una  conoscenza  e  comprensione  del  contesto  della  diversità 
socio-culturale, di metodi e approcci per relazionarsi con la diversità. Una sensibilità che 
mira alla costruzione di un professionista riflessivo (Schön, 2006) sulle pratiche educative 
da  attuare  per  contribuire  al  miglioramento  della  qualità  dell’educazione,  chiamato  a 
  

                              37



GIOVANAZZI  

mantenere costantemente uno sguardo critico e analitico in grado di leggere, comprendere 
e orientare i contesti educativi in una pluralità di appartenenze etniche e culturali, nella 
direzione di un modello sociale e culturale aperto e disponibile ad accogliere la diversità e 
la complessità della realtà eterogenea. 

La sensibilità  all’apertura e  all’incontro di  dimensioni  sociali  e  relazionali  inedite  si 
traduce nella quotidianità del lavoro educativo attraverso la costruzione di un ambiente di 
apprendimento partecipativo e inclusivo, anche attraverso un’adeguata articolazione degli 
spazi,  un’opportuna  predisposizione  dei  materiali  e  strumenti  e  una  flessibile 
organizzazione dei tempi. È fondamentale riconoscere l’importanza della sfera relazionale, 
intrinseca all’essenza dell’umano come condizione necessaria per il riconoscimento di sé 
allargando  i  propri  orizzonti  in  prossimità  dell’altro,  alla  responsabilità  per  l’altro 
(Lévinas,  1998),  ed  emotiva  “con  la  capacità  di  tendere  e  realizzare  quell’autenticità 
esistenziale che richiede il saper essere in rapporto profondo con se stessi per conoscersi e 
accettarsi” (Contini,  1992,  p.  193).  Occorre promuovere e  sostenere una comunicazione 
positiva  con  ciascun  bambino  proveniente  da  diversi  contesti  socio-culturali,  favorire 
mentalità aperte e di rispetto per l’altro, stimolare nell’apprendimento individuale e nella 
cooperazione con gli altri, prestando peculiare attenzione alle parole che si usano, ai gesti 
che si compiono e agli atteggiamenti che accompagnano le relazioni. 

Strumento principale di lavoro dell’educatore e dell’insegnante, la relazione educativa 
fondata  sull’ascolto  attivo,  sulla  connessione  tra  cura  e  educazione,  sul  dialogo,  sulla 
coscienza  di  sé  e  dell’altro  (Boffo,  2011)  assume centralità  nel  processo  d’integrazione 
attraverso  una  progettualità  educativa  che  si  pone  come  obiettivo  di  educare  ogni 
bambino ad assumere un atteggiamento accogliente verso ciò che è diverso, a sviluppare 
un pensiero divergente per poter convivere in un clima di umanità dove la fraternità e la 
solidarietà con l’altro diventino un’abitudine quotidiana. La formazione di tale pensiero 
sollecita a mettere a fuoco l’immaginario, quello “spazio d’interazione fra il soggetto e le 
forme simboliche della sua cultura” (Gramigna, 2023, p. 23), e l’emozione nei processi di 
costruzione della conoscenza per esplorare nuovi schemi mentali di ascolto e narrazione 
per incorporare elementi inediti che provengono da sguardi lontani, cogliendo la bellezza 
della diversità.  

Ripensare il  lavoro educativo, in tale prospettiva sottolineando la responsabilità e la 
crucialità della figura professionale dell’educatore e dell’insegnante, significa ritrovarne il 
senso fondamentale ma anche le condizioni che lo rendono fattibile e peculiare. “Agire in 
un certo modo, più o meno strutturato e consapevole, su una realtà (…) implica sempre 
avere una visione di quella realtà, un pensiero su cosa sia quella realtà e su come sia fatta: 
una visione magari implicita, data per scontata, ma comunque presente” (Palmieri, 2018, 
p. 63), individuando modalità di pensiero e di azione adeguate per abitare la complessità 
interculturale delle situazioni educative attraverso processi emancipativi che riconoscano 
il valore imprescindibile per la cura e la soggettività della persona. È solo a partire da una 
corretta impostazione del lavoro educativo che si può sperare di diffondere una sempre 
più  necessaria  “cultura  della  convivenza”,  creando  spazi  di  condivisione  basati  sulla 
partecipazione  in  cui  accogliere  l’altro  nelle  sue  peculiarità,  incontrandolo, 
comprendendone la sua identità, la sua storia, le sue radici culturali. 
  

                              38



GIOVANAZZI  

Incontrare l’altro significa vedere il suo corpo, il volto con la sua espressione e in esso lo 
sguardo, secondo un’inflessione sempre caratteristica, come un’originale presenza d’essere e di 
senso: una prospettiva aperta sul mondo, che è singolare e irriducibile” (Bellingreri, 2015, p. 9).

La realtà non è ‘oggettiva’, la cultura è un prodotto sociale in continua evoluzione ed 
ogni soggetto è portatore di un sapere ‘parziale’, in dialogo con altri punti di vista dentro 
una cornice di valori condivisi, necessario per costruire un progetto educativo comune. 
Una cultura della convivenza, che si realizza attraverso percorsi di conoscenza reciproca, 
mira a facilitare “le relazioni tra individui portatori di identità anche culturali molteplici, 
per favorire la promozione del dialogo e dello scambio” (Tarozzi, 2015, p. 35) nel costruire 
regole di vita comuni, il senso di responsabilità, di giustizia e di solidarietà. La costruzione 
dell’identità  personale  e  sociale,  come  qualcosa  di  dinamico  e  mutevole  nutrita  di 
esperienze e relazioni, si struttura a partire dall’incontro e dal dialogo con l’altro da sé 
(Ricoeur, 1993), dalla reciprocità della relazione interpersonale contraddistinta dal rispetto, 
dal riconoscimento dell’unicità dell’altro (Buber, 1958). 

Rispettare l’altro nella sua irriducibile differenza, e disporsi a guardare l’altro non come 
minaccia,  ma come fonte  di  ricchezza  (…)  predispone  al  riconoscimento,  alla  possibilità  di 
creativi  confronti  e  incontri,  intersezioni  e  transiti,  a  fusioni  indistricabili  assieme  a  salde 
differenze” (Pinto Minerva, 2017, p. 533).

Costruire  le  condizioni  per  il  dialogo  fra  soggetti  che  fanno  riferimento  a  sistemi 
valoriali e culturali differenti significa promuovere una convivenza in grado di far valere 
la propria soggettività, esigenze e interessi, consentendo di rileggere la propria cultura in 
base a quanto si raccoglie dal pensiero dell’altro. “Il dialogo avvicinando le diversità fa 
esplodere  tali  divergenze  ma  anche  poi  le  pone  in  uno  spazio  di  confronto  aperto, 
disponendole a un’intesa che nasce proprio dal loro costante ri-pensarsi insieme” (Cambi, 
2021,  p.  71).  Promuovere  il  dialogo  interculturale  per  gestire  le  differenze  culturali 
rappresenta una prospettiva educativa per la costruzione di una cittadinanza democratica 
e multiculturale, fondata su un approccio di giustizia sociale quale necessaria premessa e 
cornice teorica per un confronto fra le culture basato sul riconoscimento reciproco, sulla 
condivisione dei diritti fondamentali e sull’equità. Lo sconfinare per incontrare l’altro si fa 
“dono”  anche  a  noi  stessi,  dato  che  “la  disponibilità  a  farsi  alterare  dall’estraneità, 
permette di conoscere ma anche di conoscersi” (Santerini, 2017, p. 7), ampliando la propria 
visuale  in  termini  di  vissuti,  sentimenti,  punti  di  vista  sul  mondo  e  occasioni  di 
apprendimento: è un processo costruttivo di pensieri, sentimenti, azioni e saperi che nello 
scambio  e  nella  condivisione  con  l’altro  ci  travolge  e  nello  stesso  tempo ci  trasforma 
nell’avventura della conoscenza per orientarci nel mondo.

Fraternità e solidarietà per un’educazione alle differenze

L’incontro e il  riconoscimento dell’alterità dischiudono uno sguardo che si  protende 
nella dimensione della fraternità, interpellando il discorso epistemologico della pedagogia 
per trasformare modelli di convivenza e paradigmi di interdipendenza umana in cui le 

  

                              39



GIOVANAZZI  

differenze  siano  riconosciute  e  valorizzate.  La  dimensione  della  fraternità,  basata  su 
principi  solidi  come  ad  esempio  quello  della  non  violenza,  della  solidarietà  e 
dell’esaltazione  delle  differenze  individuali  che  possono  incontrarsi  e  dialogare,  senza 
annullarsi, e divenire fonte di ricchezza e di conoscenza per ciascuno (Loiodice, 2023), può 
generare un cammino formativo, un percorso proteso ad ampie linee di dialogo, di azione 
e di maturazione umana, su cui costruire un avvenire intessuto di relazioni significative 
per la costruzione di società eque e solidali in armonia con l’ambiente in cui viviamo. 

Ne  consegue  progettare  nei  contesti  educativi  0-6  ambienti  formativi  fraterni, 
esperienziali,  luoghi  accoglienti  per  una  “transizione  umana”  in  cui  sperimentare  e 
sostenere  un’educazione  alle  differenze  in  un  orizzonte  di  senso  che  ha  come  fine  la 
valorizzazione dell’umano nella sua interezza. 

Un’opportunità per lo sviluppo di personalità, attraverso la promozione delle peculiari 
attitudini e capacità che ciascuno porta con sé, “in un travaglio d’incessante integrazione 
che  struttura  la  soggettività  con  gli  elementi  sociali  e  culturali  che  le  danno  senso  e 
concretezza”  (Bertin,  1973,  p.  150).  Sono  spazi  partecipati  di  disponibilità  all’impegno 
reciproco nel rispetto delle differenze e dei livelli di crescita dello sviluppo umano (Pati, 
2016),  nel  dinamismo di  ambienti  di  vita  vasti  ed eterogenei  e  nella  molteplicità  delle 
variabili  esistenziali  nella  prospettiva  di  una  cittadinanza  planetaria  e  di  dialogo 
interculturale, specificando 

in quali direzioni responsabilità, fraternità, formazione sono chiamate a farsi orientamento per 
l’azione politico-istituzionale e socio-economica su scala locale e globale” (Malavasi, 2020, p. 
XIV).

Promuovere un pensiero aperto alla pluralità e alle differenze, capace di riconoscere il 
carattere  costitutivo  fondamentale  di  essere  uguale  agli  uomini  di  tutte  le  culture  e 
diverso,  di  difendere ma anche di  comprendere e  rispettare  ciò  che è  altro  conduce a 
riconoscere e garantire pari dignità a tutti  coloro che abitano il  pianeta,  nella diversità 
delle appartenenze culturali.  Un pensiero che conduce ad incontrare l’altro, che sappia 
costruire  pratiche  di  dialogo  solidale  orientato  verso  forme  concrete  di  costruttiva 
convivenza.  “Non  si  tratta  di  distruggere,  si  tratta  di  collegare”  (Morin,  2015,  p.  78), 
imparando a leggere la complessità del reale, per una riforma del pensiero che apre alla 
dimensione etica della solidarietà e della comprensione verso l’alterità, nel generare un 
futuro di prosperità e autentico sviluppo umano. 

Apprendere a pensare e vivere nella globalità diviene una meta educativa irrinunciabile, 
attraverso un accompagnamento a fare i conti con il mondo in cui viviamo e a costruire una 
bussola per orientarsi in esso (Premoli, 2017, p. 280).

Investire nell’educazione a partire dall’infanzia costituisce il fondamento per costruire 
una cultura del rispetto e della pace tesa a promuovere la ricchezza delle relazioni umane, 
fondata  sulla  valorizzazione  e  sull’incontro  di  differenze  nel  perseguire  una  società 
solidale. L’educazione è chiamata a favorire una rigenerazione sociale e umana, a formare 

  

                              40



GIOVANAZZI  

soggetti capaci di affrontare il proprio destino, a far fiorire il loro vivere, a comprendere le 
complessità umane e sociali ed affrontare le incertezze, riconoscendo 

l’appartenenza  comune  a  un  intreccio  globale  di  interdipendenze  come  l’unica  condizione 
adeguata per garantire la qualità della vita e la sopravvivenza stessa dell’umanità (Ceruti & 
Bellusci, 2020, p. 155). 

Interpretare  i  problemi  e  le  questioni  nella  loro  complessità,  con  uno  sguardo 
lungimirante  per  pensare  a  un  progetto  educativo  di  una  società  equa,  inclusiva  e 
sostenibile, contempla una prospettiva di crescita comune e dialogante che 

fa leva sul principio di reciprocità, sulla costruzione di occasioni partecipative e collaborative 
(Milan, 2020, p. 189). 

per promuovere la conoscenza, la cooperazione e la mediazione fra culture differenti. 
L’impegno alla ricerca di  una conoscenza per imparare a vivere in modo fraterno e 

solidale rappresenta la condizione imprescindibile per un’effettiva responsabilità, di tutti e 
ciascuno, riguardo alla vita sulla terra, alla convivenza pacifica e democratica, all’equità 
della crescita economica dei popoli nel lasciare un segno di cura e speranza nel futuro 
della civiltà.

Bibliografia

Agostinetto,  L.  (2022).  L’intercultura  in  testa.  Sguardo  e  rigore  per  l’agire  educativo  quotidiano. 
FrancoAngeli.

Amadini,  M.,  Bondioli,  A.,  Bobbio,  A.,  &  Musi,  E.  (2018).  Itinerari  di  pedagogia  dell’infanzia. 
Morcelliana.

Bellingreri, A. (2015). Imparare ad abitare il mondo. Senso e metodo della relazione educativa. Mondadori.

Bertin, G. M. (1973). Educazione alla ragione. Armando.

Boffo, V. (2011). Relazioni educative: tra comunicazione e cura. Autori e testi. Apogeo.

Buber, M. (1958). Il principio dialogico e altri saggi. Edizioni di Comunità.

Cambi, F. (2021). Relazione educativa e ruolo del dialogo. In A. Mariani (Ed.), La relazione educativa. 
Prospettive contemporanee (pp. 61-74). Carocci.

Ceruti, M., & Bellusci, F. (2020). Abitare la complessità. Mimesis. 

Contini, M.G. (1992). Per una pedagogia delle emozioni. La Nuova Italia.

Corsaro, W.A. (2003). Le culture dei bambini. il Mulino.

D’Aprile, G. (2018). Del confine come limen, fondamento dell’essere. In S. Polenghi, M. Fiorucci, & 
L. Agostinetto (Eds.), Diritti cittadinanza inclusione (pp. 95-106). Pensa MultiMedia.

Del Gobbo, G. (2007). Il processo formativo tra potenziale di conoscenza e reti di saperi. Un contributo di 
riflessione sui processi di costruzione di conoscenza. University Press.

  

                              41



GIOVANAZZI  

European Commission. (2014). Proposal for key principles of a Quality Framework for Early Childhood 
Education and Care. Bruxelles.

European Commission. (2019).  Council  recommendation on High-Quality Early Childhood Education 
and Care Systems. Bruxelles.

European Commission.  (2022).  Council  Recommendation  on  early  childhood  education  and  care:  the 
Barcelona targets for 2030. Bruxelles.

Fabbri, M. (2019). Pedagogia della crisi, crisi della pedagogia. Scholé.

Fiorucci, M. (2020). Educazione, formazione e pedagogia in prospettiva interculturale. FrancoAngeli.

Gramigna, A. (2023). L’educazione Immaginativa. Ambienti meta-narrativi per l’infanzia. Unicopli.

Illich, I. (1993). La convivialità. Red.

Lévinas, E. (1998). Umanesimo dell’altro uomo. Il nuovo Melangolo.

Loiodice, I. (2023). Differenze e prossimità. Riflessioni pedagogiche. Progedit.

Lopez, A.G. (2018). Pedagogia delle differenze. Intersezioni tra genere ed etnia. ETS.

Macinai, E. (2020). Pedagogia interculturale. Cornici di senso e dimensioni della riflessione pedagogica. 
Mondadori.

Malavasi, P. (2020). Responsabilità, fraternità, formazione. Reagire alla crisi con un nuovo sogno di 
fraternità. In S. Bornatici,  P. Galeri,  Y. Gaspar, P. Malavasi,  & O. Vacchelli  (Eds.),  Laudato sì  +5, 
Fratelli tutti. Human Development. A great cultural, spiritual, political, economic, educational challenge 
(pp. IX-XV). Pensa MultiMedia.

Mariani, A. (2017). Struttura e funzione della pedagogia. In A. Mariani, F. Cambi, M. Giosi, & D. 
Sarsini. Pedagogia generale. Identità, percorsi, funzione (pp. 85-121). Carocci.

Milan, G. (2020). A tu per tu con il mondo. Educarci al viaggiare interculturale nel tempo dei muri: tracce 
per una sceneggiatura pedagogica. Pensa MultiMedia.

MIUR. (2021). Linee pedagogiche per il sistema integrato zerosei. Roma.

MIUR. (2022a). Orientamenti nazionali per i servizi educativi per l’infanzia. Roma.

MIUR.  (2022b).  Orientamenti  interculturali.  Idee  e  proposte  per  l’integrazione  di  alunni  e  alunne 
provenienti da contesti migratori. Roma.

Morin, E. (2015). Insegnare a vivere. Manifesto per cambiare l’educazione. Raffaello Cortina.

Palmieri,  C.  (2018).  Dentro  il  lavoro  educativo.  Pensare  il  metodo,  tra  scenario  professionale  e  cura 
dell’esperienza educativa. FrancoAngeli.

Pati, L. (2016). Livelli di crescita. Per una pedagogia dello sviluppo umano. La Scuola.

Pescarmona, I. (Eds.). (2021). Intercultura e Infanzia nei Servizi Educativi 0-6: prospettive in dialogo. 
Aracne.

Pinto Minerva, F. (2017). Riconoscimento e misconoscimento. In M. Fiorucci, F. Pinto Minerva, & A. 
Portera (Eds.). Gli alfabeti dell’intercultura (pp. 533-557). ETS.

Portera, A. (2022). Educazione e pedagogia interculturale. il Mulino.

Premoli, S. (2017). Il mondo alla finestra. Apprendere e insegnare a fare i conti con la dimensione 
globale. In L. Loiodice, & S. Ulivieri (Eds.). Per un nuovo patto di solidarietà. Il ruolo della pedagogia 

  

                              42



GIOVANAZZI  

nella  costruzione  di  percorsi  identitari,  spazi  di  cittadinanza  e  dialoghi  interculturali  (pp.  279-289). 
Progedit.

Ricoeur, P. (1993). Sé come un altro. Jaca Book.

Santerini, M. (2017). Da stranieri a cittadini. Educazione interculturale e mondo globale. Ercikson.

Schön, D. A. (2006).  Formare il  professionista riflessivo.  Per una nuova prospettiva della formazione e 
dell’apprendimento nelle professioni. FrancoAngeli.

Tarozzi,  M.  (2015).  Dall’intercultura  alla  giustizia  sociale.  Per  un  progetto  pedagogico  e  politico  di 
cittadinanza globale. FrancoAngeli.

United Nations (2015). Transforming our world. The 2030 Agenda for Sustainable Development. New 
York.

Zoletto, D. (2020). A partire dai punti di forza. Popular culture, eterogeneità, educazione. FrancoAngeli.

  

                              43


