
2023, VOL. 19, N. 42, pp. 615 - 628  ISSN 2279-9001

Competenza affettiva e apprendimento. Il valore 
pedagogico e didattico   del “vissuto” nella filosofia di 
Max Scheler.
Affective competence and learning. The pedagogical 
and didactic value of 'living' in Max Scheler's 
philosophy.
Marco Piccinno, Università del Salento.

La realtà come valore

Il  panorama  pedagogico  contemporaneo  attribuisce  notevole  rilievo  al  ruolo  della 
competenza  emotiva    nei  processi  di  apprendimento.  In  termini  molto  generali,  essa 
consiste nelle disposizioni soggettive che fondano la capacità di riconoscere e di nominare 
le proprie emozioni, di riconoscere le emozioni dell’altro, di esprimere il vissuto emotivo 
in  modo  adeguato  al  contesto  e  all’interlocutore,  di  comprendere  quale  possa  essere 
l’impatto delle proprie emozioni sugli altri e sulla situazione (Goleman, 2004, appendice 
D). 

Sul  piano  strettamente  didattico,  già  il  Goleman  (Ivi),  negli  anni  ’90,  sottolineava 
l’esigenza di un curricolo scolastico orientato alla formazione di tali attitudini, mentre in 
tempi più recenti molteplici sono le voci di coloro che, sia pure con diverse declinazioni, 
hanno sottolineato il  ruolo svolto dalle  componenti  affettivo-relazionali  nei  processi  di 
acquisizione dei saperi (De Beni & Moé, 2011; Fedeli, 2014; Ianes & Demo, 2007; Ianes & 
Pellai, 2011; Lucangeli, 2019; Schutz & Pekrun 2007). 

Per  quanto  le  posizioni  di  tali  studi  si  presentino  decisamente  differenziate,  esse 
trovano tuttavia il loro punto di sintesi  nel fatto di individuare il significato didattico delle 
risorse  emotive  nell’apporto  che  esse  offrono  all’efficace  gestione  delle  dinamiche 
relazionali che si svolgono nelle aule scolastiche.  

  
Autore per la Corrispondenza: Marco Piccinno - Università del Salento.  
E-mail: marco.piccinno@unisalento.it 
                       615           

ABSTRACT ITALIANO
Il saggio focalizza la concezione del sentimento 
elaborata dal filosofo Max Scheler, ponendo in 
evidenza le articolazioni che, secondo il Filosofo 
tedesco,   lo rendono funzionale sia allo 
svolgimento degli atti di apprendimento 
focalizzati sugli obiettivi formativi, sia alla 
costruzione di sistemi di relazione orientati alla 
comprensione e alla valorizzazione dell’alterità.

ENGLISH ABSTRACT 
The essay focuses on the conception of feeling 
elaborated by the philosopher Max Scheler, 
highlighting the articulation which, according to 
German philosopher, make it functional both for 
the performance of learning acts focused on 
educational objectives, and for the construction 
of relationship systems oriented toward 
understanding and the valorization of otherness.

TEMA LIBERO



PICCINNO

Le componenti affettive della soggettività, tuttavia, oltre a rappresentare un punto di 
ancoraggio  degli  scambi  interpersonali,  assumono,  altresì  un  significato  pedagogico 
decisamente più ampio, il quale estende il loro campo di intervento anche al dominio degli 
apparati conoscitivi che coinvolgono gli apprendimenti disciplinari. Detto in altre parole, 
il  potenziale  educativo  e  didattico  delle  risorse  emotive  non  rimane  circoscritto  nel 
perimetro  delle  relazioni;  esso  investe  altresì  i  processi  di  acquisizione  dei  profili 
contenutistici del curricolo, i quali ricavano dalle componenti affettive le prospettive che 
ne  fondano  le  connotazioni  di  senso    e  ne  accrescono  le  articolazioni  che  le  rendono 
rilevanti per l’universo personale (Piccinno, 2016; 2019).

Uno dei primi approcci teoretici che ha tentato di tematizzare in modo più approfondito 
i  contorni relativi  a tale duplice valenza dell’universo affettivo è quello proposto dalle 
visioni fenomenologiche, le quali hanno sottolineato con insistenza il ruolo assunto dal 
Gefhül  (Sentimento)  e  dall’Einfühlung  (Empatia)  nei  processi  di  costruzione  della 
conoscenza (Heidegger, 1975; Scheler, 1980; 2013). 

Tra gli approcci di matrice fenomenologica, una visione paradigmatica della funzione 
svolta dalle componenti emotive nei processi di apprendimento e nella costruzione delle 
relazioni è possibile ravvisarla nella filosofia di Max Scheler (1874-1928), studioso allievo 
di E. Husserl, successivamente allontanatosi dal Maestro a causa del diverso significato 
che ciascuno di  essi riconosceva al processo di riduzione fenomenologica. 

Il punto di partenza attorno al quale si condensa la visione scheleriana del Sentimento 
può essere individuato nella concezione antimaterialista, che porta lo studioso a rifiutare 
ogni  morale  che  pretenda  di  far  derivare  i  valori  dell’uomo dalla  soggettività  e  dalla 
ricerca  del  piacere.  Allo  stesso  tempo,  tuttavia,  egli,  ritiene,    in  accordo  con  le 
interpretazioni spiritualistiche del suo tempo,    che anche la visione axiologica proposta 
dalla filosofia trascendentale sia inadeguata a fornire un solido fondamento all’universo 
dei valori. A suo avviso infatti tale impostazione trova la sua caratteristica fondamentale in 
una  visione  estremamente  formalistica,  che  priva  la  morale  di  qualunque  contenuto 
concreto.

Il  tentativo di Scheler,    al  contrario,  è quello di conferire all’universo dei valori    un 
fondamento  svincolato  dalla  soggettività  e  soprattutto  indipendente  dalle  sensazioni 
empiriche di colui che le percepisce. Sotto tale profilo, l’esigenza dello Studioso e quella di 
liberare  l’uomo  dal  determinismo  e  di  ancorare  il  comportamento  umano  ad  una 
dimensione che,  per  quanto relazionata all’universo ontico,  si  presenti  sostanzialmente 
affrancata dal determinismo che regola i fenomeni nel mondo empirico.

Allo  stesso  tempo,  tuttavia    egli  prende  le  distanze  anche  dalle  impostazioni 
razionalistiche e dunque dai tentativi identificare (o comunque rendere consequenziali) il 
pensiero e il volere, il bello e il buono, il sapere e l’agire. Le tracce di questo atteggiamento 
si rinvengono nelle critiche mosse da Scheler al razionalismo di Cartesio:
 

Cartesio  non  ha  spiegato  l’attività  fondamentale  dell’etica.  Tuttavia  il  suo  pensiero  è 
significativo  per  la  discussione  del  nostro  problema.  Egli  definisce  la  moralità  come il  fare 
derivante da ciò che si è conosciuto come bene. Da questa impostazione consegue che il bene è 
anche un’idea chiara e distinta. Tuttavia appare del tutto inesplicabile come si possa aggiungere 
al dominio degli affetti (Scheler, 1971,  p. 42 , TdA).

  
                         616



PICCINNO

  In  ogni  caso  è  da  rilevare  l’atteggiamento  quantomeno  ambivalente  che  l’Autore 
assume nei confronti  del  razionalismo. Significative a questo riguardo appaiono le sue 
posizioni nei  confronti  della filosofia kantiana.  Scheler riconosce sicuramente a Kant il 
merito di aver costruito una filosofia che affranca l’uomo dalle dipendenze della natura, 
ma  contesta  decisamente  identificazione  di  “a-priori”  e  “formale”  che  ricorre  nelle 
concezioni del filosofo di Königsberg. La concezione scheleriana, invece, essendo costruita 
su una forte adesione alle prospettive spiritualistiche, conduce il Filosofo a rifiutare tale 
eguaglianza, nella quale egli intravede il rischio di privare l’a-priori di qualsiasi contenuto 
concreto,  riducendolo  a  un  fatto  esclusivamente  trascendentale.  Scheler,  al  contrario, 
riconosce  in  quelle  forme la  sostanza del  mondo,  il  contenuto immutabile  da cui  trae 
origine    ogni  esperienza  possibile;  per  tali  ragioni  egli  ritiene  che  tali  dimensioni 
dell’esistenza non possano essere costituite da una forma vuota, ma debbano essere, al 
contrario,  dense  di  contenuto.  Proprio  questa  qualità  invece,  non  viene  riscontrata 
dall’Autore  nelle  categorie  kantiane  le  quali,  avendo una natura  trascendentale  che  le 
declina in termini logico-formali, gli appaiono del tutto prive di connotazioni sostanziali. 
Per tali ragioni, egli considera tali costrutti non soltanto inadeguati a mediare   l’incontro 
della soggettività con l’Essere, ma addirittura come un ostacolo alla realizzazione di tale 
possibilità (Scheler, 1971, pp. 42ss).

Scheler, al contrario, vuole realizzare “una trasformazione dell’a-priori (…) da formale a 
materiato mediante una massima universale e insieme dotata di contenuto” (Ivi, p. 12).

Sulla scorta di queste premesse, lo studioso perviene al  contemporaneo rigetto sia delle 
posizioni  idealistiche  sia  delle  concezioni    provenienti  da  un  certo  psicologismo. 
Attraverso la sua filosofia egli vuole dare fondamento all’idea che le strutture ideali del 
mondo non sono una proiezione delle forme della soggettività sul mondo reale; essere cioè 
non  sono  una  manifestazione  trascendentale  dell’Io,  ma  rappresentano  piuttosto  la 
conseguenza della relazione diretta che il  soggetto intrattiene con il  mondo delle cose. 
Come nota a questo riguardo il Morra
 

Le essenze ideali non vengono prodotte dall’Io, ma intuite mediante il contatto diretto con 
l’oggetto: e non possono, le essenze, essere formate per via empirica, in quanto non sono mere 
somme quantitative di esperienze e la stessa esperienza è possibile solo in riferimento all’essere. 
La capacità di cogliere le essenze non proviene dalla conoscenza empirica, né dalla conoscenza 
concettuale, ma solo dalla conoscenza ideativa che intuisce la evidenza della cosa che si rivela 
(Morra, 1987, p. 10).
 
La  concezione  sostanzialistica  della  realtà,  così  come    induce  Scheler  al  rifiuto  del 

razionalismo,  allo  stesso  modo  conduce  lo  Studioso  a  rigettare  le  impostazioni 
dell’empirismo.

Le ragioni di questa contestazione scaturiscono dal fatto che egli riconosce in questa 
filosofia il tentativo di identificare il contenuto dell’esistenza con le componenti materiali 
testimoniate dalle facoltà sensoriali. La realtà materiale invece (sia essa fisica o psichica), è 
considerata dall’autore soltanto come il luogo in cui avvengono le manifestazioni dello 
spirito e in quanto tale non risolvere in se stessa l’essenza del mondo. Allo stesso modo 
Scheler ritiene un grave errore il tentativo di ancorare le forme spirituali ai retaggi della 

  
                         617



PICCINNO

materia poiché lo spirito, incarnandosi dall’esperienza, e ontologicamente diverso dalle 
realtà nelle quali si incarna.

La possibilità di delineare in modo più articolato il profilo della dimensione sostanziale 
dell’esperienza  viene  offerto  a  Scheler  dall’incontro  con  E.  Husserl,  avvenuto 
nell’Università di Jena nel 1895. La parte della filosofia husserliana che più interessa allo 
studioso è quella relativa alla riduzione fenomenologica e al conseguente emergere del noema 
(Husserl, 2015). Quest’ultimo termine Husserl indicare il “residuo fenomenologico”, cioè 
la realtà che rimane dopo aver spogliato oggetto da tutte le determinazioni attribuitegli 
attraverso il giudizio. Secondo l’autore, la facoltà che pone l’uomo di fronte al noumeno  
l’intuizione.  Essa  elabora  inizialmente  l’oggetto  come  un  “x”  indeterminato,  e  offre 
all’intelletto la materia prima su cui applicare le proprie determinazioni. (Raggiunti, 1981).

La  concezione  sostanzialistica  della  realtà  porta  Scheler  ad  accettare  la  visione 
husserliana  nel metodo, ma a rigettarla nelle  conclusioni. Per Husserl,  infatti la riduzione 
fenomenologica pone dinanzi una realtà che, per quanto possa essere diversa rispetto alle 
categorie kantiane, rimane pur sempre di natura trascendentale, e per questo soggettiva e 
priva di contenuto. Scheler, al contrario, interpreta il noumeno come l’essenza stessa delle 
cose,  la  sostanza  del  mondo  che  trascende  qualunque  dimensione  empirica  e  attinge 
l’essenza  profonda delle  cose.  Egli  ribadisce  in  maniera  decisa  che  la  sospensione  del 
giudizio e la  conseguente focalizzazione del    noema restituisce il  nucleo più profondo 
della realtà, l’essenza dell’oggetto che precede tutte le determinazioni e rende al contempo 
possibile il loro dipanarsi (Scheler, 1970, pp. 191 ss). 

Sotto  tale  profilo,  la  riflessione  scheleriana  rappresenta  il  superamento  del 
trascendentalismo kantiano, dal quale nemmeno Husserl aveva accettato di discostarsi del 
tutto.  Essa  rappresenta  pertanto  una  prospettiva  volta  al  superamento  del  mero  dato 
noumeno e orientata a intenzionare la realtà profonda della “cosa in sé”.

In  ogni  caso,  l’importanza  delle  conclusioni  scheleriane  risiede  non  soltanto 
nell’affermazione  di  un  mondo reale  indipendente  dal  soggetto  che  lo  percepisce,  ma 
anche e soprattutto nel “profilo” riconosciuto dal filosofo a tale dimensione concreta. Il 
percorso  conoscitivo  di  matrice  fenomenologica  infatti,  oltre  a  fondare  una  visione 
essenzialistica dell’esistenza, interpreta altresì tale configurazione della realtà in termini 
che  possiamo definire  “valoriali”.  Sotto  tale  profilo,  lo  spazio  ontico  entro  il  quale  si 
collocano le esperienze si declina come il contesto entro il quale trovano manifestazione le 
dimensioni di senso che trascendono la natura meramente organica e che si prospettano 
del tutto indipendenti dai “movimenti” di matrice soggettiva (Scheler, 1966, pp. 276 ss.).

Allo stesso tempo, tuttavia, Scheler stabilisce l’indipendenza dei valori anche rispetto al 
mondo degli  oggetti  empirici,  trasformandoli  in entità a tutti  gli  effetti  differenti  dalla 
natura delle cose. Egli nota, per esempio, a questo riguardo come un qualsivoglia colore 
degli oggetti possa essere rappresentato, sul piano mentale, come una qualità dotata di 
estensione ma non necessariamente connessa all’ “esserci” dell’oggetto; allo stesso tempo, 
secondo il Filosofo, ciò che vale per le realtà sensibili, vale altresì per sistemi di valore più 
generali, quali per esempio il vero, il giusto, il bello, oppure per qualità affettive come il 
gradevole, il simpatico, il raffinato, che possono essere intese come realtà in sé e quindi 
non desumibili dalle caratteristiche sensoriali degli oggetti (Cfr. Ivi, pp. 35 ss).

  
                         618



PICCINNO

Significative al riguardo appaiono le sue riflessioni sui valori estetici, che egli estende 
successivamente ai valori etici:
 

I  valori  estetici  che  corrispondono  alle  parole  delizioso,  affascinante,  sublime,  bello 
posseggono un grado di certezza e non rappresentano concetti astratti originati dalle sensazioni 
comuni provenienti dalle cose, le quali sono i veicoli di questi valori (…) Ciò vale anche per i 
valori che attengono alla sfera etica (Ivi, p. 36, TdA).
 
Alla luce di tali riflessioni, la realtà appare a Scheler non come un mero “mondo di 

cose”, bensì come un universo in cui ogni manifestazione appare dotata di un significato 
particolare.

Tutto ciò comporta alcune conseguenze, in particolare  rispetto al modo di intendere il 
rapporto tra soggettività e mondo.

In ordine a questo problema, è possibile affermare che Scheler rifiuta la concezione di 
una realtà  fatta  di  “nude cose”,  prive di  qualsiasi  significato,  alle  quali  la  soggettività 
dell’uomo attribuirebbe successivamente un valore. In ordine a questo problema si può 
rilevare come per il filosofo tedesco non si dia realtà alcuna, che non sia impregnata di 
qualità valoriali, di connotazioni dense di senso. La realtà dunque non può essere definita 
come un semplice contenitore di oggetti risolvibili nella loro materialità, sui quali le facoltà 
soggettive proietterebbero “a-posteriori” le forme implicite nella loro natura (Cfr. Bosio, 
1976, pp. 74 ss).

Procedendo per questa via, Scheler affranca i valori dalla soggettività umana, poiché 
questa, a differenza di quanto affermato da razionalismo ed empirismo, non rappresenta 
lo spazio all’interno del quale essi si originano e si attuano. Allo stesso tempo egli assegna 
loro una natura sostanziale che li rende indipendenti dalle  strutture originarie della realtà, 
“entità” esistenti  in sé stesse e praticamente indipendenti  tanto    dalla sfera soggettiva, 
quanto dalla dimensione meramente empirica.

La visione scheleriana della realtà e dei valori rappresenta la premessa a partire dalla 
quale egli stabilisce il significato epistemico del sentimento. La declinazione di tale facoltà 
soggettiva, infatti, prende consistenza sullo sfondo di tale interpretazione del mondo e le 
pagine che seguono avranno il  compito di  mettere  in  evidenza le  articolazioni  che ne 
scandiscono il profilo. 

Il sentimento come facoltà epistemica

Il sentimento assume nella filosofia di Scheler un valore epistemico in virtù della sua 
capacità di proporsi come la facoltà soggettiva alla quale si ancora il processo di riduzione 
fenomenologica che consente di cogliere la realtà in termini di valore. 

La definizione di questa risorsa della soggettività prende le mosse, ancora una volta, dal 
rifiuto del razionalismo di matrice cartesiana o kantiana e dalla valorizzazione (a prima 
vista paradossale) della filosofia degli empiristi  inglesi, in particolare quella di D. Hume e 
A.  Smith,  i  quali  hanno  sicuramente  sostenuto  l’importanza  del  sentimento  nella 
conoscenza del  profilo  valoriale  della  realtà  (Scheler,  1971,  pp.  44  ss).  Ciò  che  Scheler 
valorizza  nell’opera  di  questi  studiosi  è  il  rilievo  che  essi  attribuiscono  agli  elementi 

  
                         619



PICCINNO

sensoriali e il loro distanziarsi dalle posizioni di razionaliste che pretendono, a suo avviso, 
di ricavare tale profilo dalla pretesa universalità delle idee chiare e distinte.

In ogni caso l’Autore è ben lungi dall’assolutizzare il sentimento della filosofia inglese, 
poiché si  rende conto che la  configurazione essenzialistica  del  mondo non può essere 
ricavata dalle semplici sensazioni empiriche.

Scheler ritiene,  piuttosto,  che i  sentimenti  di  cui  l’uomo è capace non sono soltanto  
quelli “a posteriori” che vengono determinati dall’azione degli stimoli sensoriali, ma sono 
soprattutto quelli “a-priori”, che gli consentono di cogliere i valori oggettivi della realtà 
attraverso  la  particolare  facoltà  dell’intuizione.  Sotto  tale  profilo,  egli  ritiene  che  il 
sentimento sia la dimensione soggettiva che consente all’uomo di fare  esperienza vissuta 
(Erleben)  dei valori oggettivi (Cfr, Ivi,  pp. 99 ss.). 

Secondo  Scheler  dunque,  il  sentimento  così  inteso  rappresenta  l’atto  originario  che 
permette di attingere la natura profonda delle cose e per tali   ragioni esso acquisisce una 
valenza a tutti gli effetti epistemica.

L’esito  più  rilevante  realizzato  mediante  l’impegno  di  tale  facoltà  conoscitiva  è 
individuabile  nella  sua  capacità  di  fornire  alla  persona  ciò  che  lo  studioso  definisce 
“impressione  di  realtà”,  la  cui  articolazione  e  all’origine  della  capacità  soggettiva  di 
cogliere le valenze axiologiche del reale.

In termini più specifici, l’impressione di realtà viene intesa Scheler come un’esperienza  
del mondo decisamente differente da quella che può essere prodotta oppure testimoniata 
dagli  apparati  sensoriali.  Secondo Scheler infatti  non esiste alcuna sensazione specifica 
(duro, resistente, ecc.) che sia in grado di produrre l’impressione di realtà. Questa non 
deriva né dalla  somma di  singoli  atti  percettivi,  ne da elaborazioni  cognitive prodotte 
direttamente  dal  pensiero.  Queste  funzioni,  secondo  l’Autore,  restituiscono  soltanto  le 
modalità mediante le quali le essenze valoriali si presentano nel mondo, ma in nessun 
modo sono in grado di generare l’esistenza delle cose. Sotto tale profilo, ciò che secondo  
Scheler rileva la realtà delle cose  è, invece,   l’esperienza interiore della resistenza di un 
mondo che si  pone di fronte all’  Io,  la quale non deriva né dalle forme intuitive della 
percezione  (spazio,  tempo,  estensione,  ecc),  né  da  una  qualsiasi  forma  di  oggettività 
scaturente  dalla somma delle sensazioni.

La  facoltà  umana  che  restituisce  la  nozione  di  resistenza  é  invece  il  sentimento,  il 
vissuto che, nei suoi riverberi, coglie    nello spazio del Sé l’irriducibile esistenza di una 
realtà che esiste al di fuori di Sé (Cfr. Scheler, 1970, pp. 193-194.)

l’impressione  di  realtà,  dunque,  non  deriva  dal  contenuto  empirico  dei  singoli  atti 
percettivi, bensì dall’incontro tra la realtà essenziale del mondo e la facoltà di “sentire” 
propria dell’affettività umana.

In ogni caso, il potenziale di epistemico espresso dal sentimento non si limita, secondo 
Scheler, al solo rilevamento delle resistenze o alla produzione dell’impressione di realtà; la 
capacità  di  “avvertire”    l’essenza    irriducibile    del  mondo consente  altresì  alle  facoltà 
affettive  di  scorgere  il  profilo  dell’universo  valoriale  che  costituisce  l’impianto 
fondamentale di questa dimensione dell’esistenza. 

L’origine  e  la  configurazione  del  potere  conoscitivo  che  promana  dalla  sfera 
dell’affettività viene individuato dallo Studioso sulla base delle diverse articolazioni che 

  
                         620



PICCINNO

distinguono  il  “sentire”  ancorato  alla  sensibilità  dal  “vissuto”  incardinato  nella 
sospensione  del  giudizio.  L’esplorazione  critica  di  queste  due  facoltà  porta  Scheler  a 
tematizzare  l’oggetto  specifico  dei  loro  orientamenti.  Procedendo  per  questa  via,  egli 
giunge a focalizzare due diverse sfere che attengono al mondo reale: la sfera del mondo-
ambiente,  che  viene  portata  in  rilievo dalle  funzioni  della    sensibilità;  e  la  sfera  delle 
essenze,  che  invece  costituisce  l’intenzionalità  specifica  degli  atti  epistemici  che 
scaturiscono  dal  sentimento.    L’analisi  particolareggiata  dei  contenuti  conoscitivi 
testimoniati da queste risorse porta Scheler a scorgere una dualità insita nel cuore stesso 
delle cose.   La riflessione sui   dati testimoniati dai sensi, infatti, conduce lo studioso ad 
individuare una struttura ontica che,  essendo legata alla natura dei bisogni dell’uomo, 
mostra  una  predominanza  di  valori  sensibili;  allo  stesso  tempo,        l’esplorazione  dei 
contenuti testimoniati dal sentimento conduce il Filosofo ad una conclusione decisamente 
diversa,  che  lo  induce  a  scorgere  nelle  maglie  del  loro  profilo  i  contorni  di  mondo 
“essenziale”  incardinato  su  una  tanto  oggettiva  quanto  irriducibile  gerarchia  di  valori 
spirituali (Scheler, 1970, cap 1, par. 4).

La fenomenologia del sentimento, pertanto, orienta Scheler verso una rappresentazione 
decisamente dualistica del mondo, in virtù quale l’adesione all’universo dei valori implica 
necessariamente uno strappo doloroso e sofferto rispetto alla realtà delle cose sensibili.

Il tentativo di superare la divaricazione tra queste dimensioni dell’esistere è ricercato 
comunque dall’Autore nel  perimetro delle  stesse risorse del  vissuto,  il  quale rileva un 
insieme  di  intenzioni  soggettive  che,  per  quanto  non  risolvano  la  sofferenza,  si 
prospettano comunque capaci di ricomporre l’unità scaturita dal dualismo. Tali facoltà si 
riconoscono in maniera specifica nel  sacrificio  e  nel  sentimento del  pudore.  (Scheler 1941, 
1979, 1975). È appena il caso di rilevare, a questo riguardo, che tali disposizioni del mondo 
interno assumono nella filosofia di Scheler una funzione a tutti gli effetti epistemica poiché 
non rappresentano soltanto dei contenuti morali, bensì costituiscono le vie di accesso alla 
conoscenza, sia pure tormentata e sofferta, del mondo dei valori.

Il sacrificio e inteso da Scheler come l’esperienza  capace di conferire senso al dualismo e 
alla separazione del soggetto dal mondo vitale. Esso non consiste soltanto nella rescissione 
dei legami con il mondo empirico, ma giustifica tale separazione con una gratificazione 
più intensa di quella sensibile. La dimensione ontica che restituisce pienamente il senso 
epistemico  di  questo  movimento  della  soggettività  é  individuata  dallo  Studioso 
nell’esperienza del lavoro. Questo, infatti, nella misura in cui comporta  sforzo, si presenta 
come un sacrificio, cioè come un superamento della dimensione istintiva e impulsiva a 
vantaggio di una condizione esistenziale più nobile che sancisce la padronanza dell’uomo 
su sé stesso e sulla realtà.

Il sentimento del pudore invece si pone come il presidio capace di ricondurre a unità le 
manifestazioni molteplici del Sé, impedendo alla soggettività di disperdere sé stessa nella 
pluralità delle sue rappresentazioni sensibili. Sotto tale profilo, il valore essenziale che esso 
testimonia è quello della persona, il nucleo valoriale inderivato della soggettività umana, 
che consente al soggetto di rimanere centrato in sé stesso e che si prospetta come il fulcro 
attorno al quale si condensano le prerogative universali dell’essere uomo. Sotto tale profilo 
tale movimento del mondo interno ha

  
                         621



PICCINNO

 
la  sua sede propria nel  contatto vivente che lo spirito umano ha stabilito con gli  istinti  e  i 
movimenti vitali (…) Sembra (…) Allora che (…) Il velo, l’alone dell’impressione del pudore 
siano legati alla singolare esperienza che affiora puntualmente quando lo spirito si perde in 
contenuti e finalità del tutto inerenti alle cose e al mondo sovrabiologico e simultaneamente, 
all’improvviso ripiegarsi dell’attenzione sul corpo, che è sempre con-dato in modo oscuro, si 
trova legato all’esperienza di natura animale, strettamente circoscritta dallo spazio e dal tempo 
e caratterizzato da un’enorme quantità di bisogni (Scheler, 1979, pp. 19-20, TdA).
 
Il sentimento del pudore, pertanto, insorge quando la persona rimane in qualche modo 

imbrigliata nei dati restituiti dalle facoltà sensoriali e, nello   stesso istante,   scorge dietro 
quella  molteplicità  irriflessa  le  tracce  del  mondo  valoriale  ulteriore  che  la  trascende. 
Risiede  in  questo  contrasto  di  movimenti  il  portato  epistemico  del  sentimento  in 
questione, poiché è nelle maglie dei suoi dinamismi che il soggetto si fa consapevole sia 
della  parzialità  di  un    contesto  fatto  di  determinazioni,  sia  del  profilo  sostanziale  del 
 mondo che pone l’origine e il  valore di  quei  frammenti  nelle  proprie connotazioni  di 
senso. 

Il pudore, pertanto, si qualifica come risorsa epistemica in quanto dà fondamento al 
processo  inteso  a  trasformare  le  configurazioni  empiriche  del  mondo  esterno  in 
manifestazione delle dimensioni valoriali  di  senso. Esso fornisce all’uomo un argine al 
rischio di frammentazione della conoscenza del mondo in una molteplicità di esperienze 
irrelate e sostanzialmente disorientanti.

La  concezione  del  sentimento  proposta  da  Scheler,  per  quanto  prospetti  
un’interpretazione dei valori  che (per le sue connotazioni sostanzialistiche) genera non 
poche perplessità rispetto alle attuali visioni del mondo, non appare    tuttavia del tutto 
priva di rilievo epistemico. Essa, infatti, consente di fondare una rappresentazione della 
realtà nella quale le dimensioni di senso non si costituiscono soltanto come opzioni della 
soggettività, ma anche e soprattutto come istanze intrinseche alla struttura del mondo. Al 
di  là  delle  connotazioni  ontologiche,  la  concezione  scheleriana  consente  di  dare 
fondamento ad una interpretazione che pone la dimensione axiologica come un richiamo 
ineludibile che scaturisce non soltanto dal mondo interno della coscienza, ma anche dalle 
valenze  esistenziali  del  mondo  esterno.  Del  resto,  tracce  di  questa  interpretazione  si 
possono ritrovare anche nella riflessione di autori contemporanei (Gardner, 2011, pp. 12 ss; 
Morin, 2002, pp. 37 ss)   i quali hanno sottolineato come i valori del Vero, del Giusto, del 
Bello, per quanto possano declinarsi in modo diverso nella pluralità delle diverse culture, 
rappresentano comunque connotazioni irrinunciabili di ogni realtà umana. Il sentimento, 
così come definito dalla filosofia scheleriana, si pone come la risorsa soggettiva capace di 
tematizzare il profilo di questo segmento di realtà, il punto di ancoraggio a partire dal 
quale è possibile cogliere  il volto riconoscibile di alcune istanze che attraversano l’attuale 
periodo storico. Esso, per esempio,  mette in evidenza come la razionalità tradizionale non 
sia sufficiente per cogliere nella natura un principio di valore che merita rispetto e tutela, 
oppure nel DNA un patrimonio biologico che rimanda alla verità della vita e al rispetto 
delle sue prerogative. Allo stesso tempo, il sentimento così inteso pone in evidenza come 
la consistenza di tali valori non possa essere acquisita attraverso le facoltà classificatorie 

  
                         622



PICCINNO

della  cognizione,    ma esiga  di  essere    “avvertita”  nella  sua  articolazione,  mediante  la 
capacità  di  “sentire”  propria  del  vissuto  e  attraverso  le  potenzialità  correlate  alla  
sospensione del giudizio. 

Il sentimento come facoltà relazionale 

Nella filosofia scheleriana, le facoltà del sentimento esprimono le loro potenzialità non 
soltanto  del  dominio  relativo  alla  conoscenza  del  mondo,  ma  anche  nell’ambito  dei 
contesti relazionali.

Il punto di partenza rispetto al quale il filosofo riflette su tali dimensioni del vissuto è 
individuale nella sua concezione della persona.

In modo di intendere il contenuto di questo costrutto è strettamente correlato alla sua 
visione dei valori. La persona rappresenta, infatti, per Scheler uno dei molteplici punti di 
approdo  della  sospensione  del  giudizio  e  della  riduzione  fenomenologica.  Essa  viene 
intesa  dall’Autore  come  tutto  ciò  che  rimane  dopo  aver  messo  tra  parentesi  le 
determinazioni che definiscono l’identità del soggetto (Scheler, 1970, pp. 181 ss). L’analisi 
fenomenologica applicata alla persona rivela, dunque, per Scheler   il dato fondamentale 
della sua trascendenza rispetto a tutte le definizioni provenienti dalle scienze empiriche. 
Essa appare invece al filosofo come un dato originario e inderivabile e trova in sé stessa la 
sua  unica  giustificazione.  Sotto  tale  profilo,  la  persona  non  rappresenta  l’esito  di  un 
processo  induttivo,  l’unificazione,  sotto  un  concetto  astratto,  di  dati  percettivi  rilevati 
attraverso  la  sensazione;  essa  esprime,  piuttosto,  una  dimensione  concreta,  non 
oggettivabile  e  “a-priori”  la  quale  rappresenta  anche  il  dato  originario  offerto  alla 
riflessione delle singole scienze (psicologia, antropologia, eec.).

Scheler riconosce come caratteristica essenziale di questo dato originario quello della 
“particolarità  esistenziale”;  non il  luogo dell’universalità,  bensì  la  realtà  nella  quale  si 
rivela la singolarità e irripetibilità della struttura identitaria dell’uomo.

Detto in altre parole, la persona si pone, per Scheler,  in termini di valore, cioè come una 
realtà svincolata dalle determinazioni razionali o sensoriali e incardinata nella libertà delle 
connotazioni di senso.

In ogni caso, dichiarare l’autonomia della persona rispetto al dinamismo della natura 
non significa per Scheler intendere la realtà personale in senso statico, cioè come una realtà 
che rimane identica a sé stessa, nonostante lo scorrere del tempo.

Al contrario la persona appare impegnata in un continuo processo di compimento di sé 
stessa, sicché il suo profilo non si cristallizza in forme stabili immutabili, ma si riconosce 
piuttosto nel movimento continuo che la porta a “divenire altro da sé stessa”   (Scheler, 
1966, p. 385). Sotto tale profilo, pertanto, la natura valoriale della persona risiede nell’unità 
di senso cui devono essere ricondotte le sue molteplici manifestazioni.

Tutto  ciò  comporta  la  conseguenza fondamentale  che  l’essere  proprio  della  persona 
risiede in un continuo trascendimento  del proprio Sé nella direzione sollecitata dalle altre 
dimensioni valoriali.

Sotto tale profilo, la realtà sostanziale che più di altre rappresenta il punto verso cui 
tende tale  movimento di  superamento è  individuata  da Scheler  nella  persona  dell’altro. 
L’alterità così intensa si pone come valore perché essa è fondata, secondo lo studioso, nella 
  
                         623



PICCINNO

sua  auto  rivelazione  e  non  sul  trasferimento  degli  stati  interiori  dell’Io  su  un  dato 
percettivo proveniente dal corpo dell’altro (Scheler, 1980).

Scheler  sostiene  che  la  struttura  dell’alterità  sia  data  essenzialmente  a-priori  e  che, 
addirittura, preceda quella dell’Io. La persona riconosce l’alterità in quanto tale non perché 
le attribuisca stati  d’animo esperiti  originariamente in sé stessa, ma perché possiede la 
nozione in questione già prima che un “altro” particolare venga dato nell’esperienza (Cfr. 
Ivi, p. 334 ss).

Una  volta  stabilita  la  radicalità  dell’esperienza  dell’altro,  Scheler  passa  a  definire  i 
movimenti attraverso i quali l’uomo viene concretamente in contatto con la persona altrui. 
Tali  movimenti  assumono  una  valenza  decisamente  relazionale,  poiché  sostengono 
l’intenzione verso l’altro e specificano il ruolo del sentimento nella realizzazione di tali 
presupposti.

In  termini  più  precisi,  il  filosofo  individua nella  sua riflessione sia  le  dinamiche di 
natura  emotiva  che  esprimono  modalità  inappropriate  di  relazionarsi  all’altro,  sia  il 
contenuto del vissuto che invece risulta funzionale alla costruzione del legame. Rientrano 
nel  primo gruppo le  emozioni  relative  al  provare  il  medesimo di  qualcuno  (Unmittelbares 
Mittfühlen),  il  congioire  e  il  compatire  (Mitgefhül  an  etwas),  il  contagio  emotivo 
(Gefühlansteckung)  e l’Unipatia  (Einsfhülungs). Rientrano invece nel secondo, i dinamismi 
relativi all’espressione della simpatia e dell’amore.

Le modalità disfunzionali di relazione con l’altro appaiono tali perché in esse la persona 
altrui non si rivela come dato originario, bensì come realtà “derivata”.  Il senso di questa 
convinzione  risulta  più  chiaro  quando  si  analizzano  i  dinamismi  attraverso  i  quali  si 
concretizzano tali movimenti.

Il  provare  il  medesimo di  qualcuno  (Unmittelbares  Mittfühlen)  individua gli  elementi  di 
inappropriatezza nel fatto che in esso le parti in causa rimangono rivolte nei propri stati 
d’animo e non sono intenzionate verso i vissuti dell’altro in quanto tale. Per chiarire il 
profilo  di  questo  contenuto  emotivo  Scheler  ricorre  ad  un  esempio.  Egli  considera  la 
situazione di due genitori che assistono la salma del    proprio figlio. Egli nota come, in 
questa situazione, sicuramente entrambi provano la medesima sofferenza e tuttavia questo 
non implica che vi sia adesione all’universo emotivo dell’altro. Nel contesto in esame vi è, 
piuttosto, un fatto esterno (la morte del figlio) che causa in entrambi i soggetti il medesimo 
vissuto, il quale però  non trova la sua origine nella considerazione del contenuto affettivo 
del partner, bensì nel fatto che entrambi i soggetti provano nella loro soggettività la stessa 
emozione provocata dal medesimo fatto. In termini più specifici, il provare il medesimo 
dolore  di  qualcuno  implica  un  orientamento  verso  una  realtà  esterna  che  coinvolge 
contemporaneamente due soggetti, ma in nessun modo comporta una direzione verso il 
vissuto dell’altro.

Congioire e il compatire (Mitgefhül an etwas) rappresenta, invece l’esperienza nella quale 
un soggetto riproduce in sé stesso la medesima emozione presente in un altro. Rispetto al 
vissuto  precedente,  questo  movimento  della  soggettività  rappresenta  un  passo  avanti 
verso la scoperta dell’alterità poiché si ravvisa  in esso una maggiore apertura ai contenuti 
emotivi del partner.  Allo stesso tempo, però il  dinamismo insito in questo vissuto non 
consente  un  incontro  totale  con  l’alterità,  poiché  i  vissuti  in  questione  vengono 

  
                         624



PICCINNO

sperimentati  soltanto  nella  misura  in  cui  vengono  “riprodotti”  in  colui  che  li  prova, 
diventando in questo modo i suoi vissuti. Essi quindi non rappresentano un vero e proprio 
incontro con l’originalità dell’altro, in quanto lasciano il soggetto sostanzialmente centrato 
sui suoi sentimenti (Cfr. Ivi, p. 60 ss).

Il contagio emotivo (Gefühlansteckung) esprime probabilmente il livello di relazione più 
impersonale.  In  quest’esperienza  infatti  l’origine  dei  vissuti  soggettivi  si  scorge  non 
nell’influenza esercitata   da una persona singola, bensì nelle sollecitazioni provenienti da 
un clima emotivo generalizzato che coinvolge una pluralità di soggetti. Esso, per esempio, 
ricorre  nei  vissuti  di  euforia  che  caratterizzano  una  festa,  dove  non  si  ritrova  un 
orientamento verso la gioia e il dolore dell’altro e nemmeno un coinvolgimento emotivo 
nella sua condizione esistenziale.

L’Unipatia (Einsfhülungs) individua invece i suoi limiti relazionali nel fatto di negare in 
maniera  fondamentale  i  presupposti  stessi  del  movimento  verso  l’altro.  In  questo 
contenuto emotivo infatti, gli stati d’animo dei soggetti vengono confusi e danno luogo a 
una  situazione  emotiva  indifferenziata,  che  nega  le  differenze  e  quindi  la  dimensione 
originaria e inderivabile delle soggettività.  In in termini più precisi  questo movimento 
della  soggettività  prende  avvio  da  una  sovrapposizione  tra  la  propria  dimensione 
personale  e  la  situazione  personale  dell’altro,  dando  luogo  ad  un  processo  di 
identificazione  pervasiva  che  offusca  in  maniera  radicale  il  modo  di  essere  unico  e 
irripetibile di ciascuno dei soggetti coinvolti nell’interazione (Cfr. Ivi, pp. 96 ss).

Come si può notare dalle descrizioni sopra riportate, gli elementi di insufficienza iscritti 
nel  loro  dinamismo,  per  quanto  differenti  in  ciascuna di  queste  forme,  appaiono tutti 
riconducibili ad una sistematica negazione della realtà sostanziale dell’altro. In termini più 
precisi,  Scheler  rileva  come  gli  elementi  di  improponibilità  impliciti  in  tali  contenuti 
emotivi  siano  in  qualche  modo  riconducibili  al  fatto  che  essi  offuscano  il  dato 
fondamentale  del  “Tu”.  In  ciascuna di  queste  forme infatti,  la  realtà  dell’altro  o  viene 
investita dei propri sentimenti oppure viene dissolta nella generalità dell’ astrazione (come 
avviene nel contagio), o, ancora, viene realizzata nella confusione (unipatia). In tutti questi 
casi ci si  trova comunque di fronte ad un contenuto emotivo incapace di comprendere 
l’originalità e l’autonomia di colui al quale ci si rapporta.

I  limiti  rappresentati  dalle  strutture  emozionali  in  esame  vengono  invece  superati, 
secondo Scheler dal vissuto fondamentale dell’essere umano: il vissuto della simpatia (Cfr. 
Ivi,  p. 96). Essa costituisce secondo il Filosofo una risorsa emotiva capace di superare i 
limiti  delle  precedenti  forme  e  di  collocare  il  soggetto  di  fronte  all’  originalità,  alla 
concretezza,  all’irripetibilità  e  all’inderivabilità  della  persona  dell’altro.  La  simpatia  si 
pone  come  l’unica  struttura  emozionale  sul  quale  è  possibile  fondare  la  relazione 
interpersonale, in quanto attraverso di essa l’altro è colto nella sua autonomia e nella sua 
originalità, al di fuori delle proiezioni emotive che il soggetto conoscente può trasferire su 
di lui. Nel perimetro di questo contenuto emotivo, lo stato emozionale del partner si coglie 
attraverso  la  “compassione"  ed  è  riconosciuto  interamente  nell’altro.  Scheler  rileva  a 
questo  riguardo  come  nel  movimento  soggettivo  in  esame  il  vissuto  relazionale  non 
scaturisce da un’azione di  trasferimento del  proprio stato emotivo nello stato emotivo 

  
                         625



PICCINNO

dell’altro  e  nemmeno  produce  nella  soggettività  personale  una  condizione  emotiva 
analoga a quella del partner. 

Nella simpatia, dunque, i vissuti dell’altro si rivelano in tutta la loro autonomia, al di 
fuori dei processi di influenza sul soggetto che li concepisce. Per tali ragioni i movimenti 
affettivi altrui percepiti attraverso l’atto simpatico ci mettono di fronte all’altro come è in 
sé stesso e ci consentono un incontro autentico con il suo modo di essere originale, non 
viziato ho elaborato all’interno della soggettività personale.

In  ogni  caso,  secondo  Scheler,  il  vissuto  della  simpatia,  per  quanto  apra  la  strada 
all’incontro con l’alterità, non rappresenta il livello di sviluppo più alto del movimento 
relazionale. La simpatia infatti consente soltanto di cogliere l’altro come realtà in sé, come 
persona autonoma e auto centrata, ma da sola è incapace di fondare un reale rapporto 
interpersonale. Lo studioso ritiene infatti che essa si fermi al passo precedente, cioè al fatto 
di cogliere l’altro come essere unico e irripetibile, ma che, nonostante tale tensione,     non 
concretizzi un movimento di adesione verso tale originalità La possibilità di attingere la 
presenza dell’altro nella sua autonoma sostanzialità è invece lo scopo specifico dell’ Amore, 
il quale si pone come il completamento necessario della simpatia, poiché ingloba in sé non 
soltanto il riconoscimento dell’altro come valore in sé, ma anche la scoperta dell’altro come 
valore “per il Sé”. Secondo Scheler quindi, l’amore si pone come il movimento volto ad 
abbracciare l’altro in quanto tale, poiché si declina come l’atteggiamento che scorge nel 
soggetto che sta di fronte un valore degno di ricevere l’adesione del proprio movimento:
 

L’amore genuino apre gli occhi dello spirito perché possano vedere il valore sempre più alto 
dell’oggetto amato; l’amore li fa vedere questi valori, e non rende affatto ciechi (come dice un 
proverbio assoluto che evidentemente considera dell’amore soltanto la passionalità istintiva dei 
sensi). Ciò che rende ciechi non è mai l’amore nel moto empirico del sentimento, bensì gli istinti 
dei sensi che sempre l’accompagnano e che di fatto impediscono e limitano l’amore (Ivi, p. 239).
 
In ogni  caso non si  deve credere che il  rapporto personale come lo intende Scheler 

dissolva  la  concretezza  del  partner  nella  contemplazione  dell’universalità  del  valore. 
Nell’amore,  piuttosto,  la  persona  dell’altro,  lungi  dal  costituirsi  sotto  un  aspetto 
universale,  è  invece  presente  in  tutta  la  sua  concretezza.  In  ultima  analisi,  esso  si 
concretizza nella partecipazione a quanto di irriducibile e inderivabile si costituisce nella 
persona dell’altro. 

La configurazione del sentimento proposta da Scheler, benché elaborata mediante un 
impianto linguistico per certi versi   inattuale, si prospetta come un punto di riferimento  
paradigmatico,  in grado di  chiarire    il  rilievo che assume l’affettività nella costruzione 
delle  relazioni.  Delle  eco  di  tali  impostazioni,  del  resto,  è  possibile  individuarle  nelle 
concezioni  delle  facoltà  emotivo-affettive  elaborate  in  tempi  più  recenti,  come,  per 
esempio, nella visione dell’altro come oggetto d’amore totale sostenuta da M. Klein (Klein, 
2012). Sotto tale profilo, la visione scheleriana consente di focalizzare le chiavi di lettura 
che consentono di distinguere i movimenti confusivi e assimilativi che dissolvono l’altro 
entro effusioni indifferenziate   che lo espropriano della sua identità, dai processi emotivi 
più profondi, che colgono l’altro nel sua autentica inderivabilità e che lo valorizzano   a 
partire dall’originalità del suo modo di essere unico e irripetibile. 

  
                         626



PICCINNO

Ciò che, dunque, rimane del sentimento   scheleriano, è individuabile   sua capacità di 
fondare    una  concezione  dell’alterità  che  assume  valore  o  disvalore  non  per  le 
gratificazioni  che  offre  o  per  le  frustrazioni  che  infligge,  bensì  per  quanto  di  essa  è 
possibile scorgere oltre l’immediatezza di tali movimenti parziali e frammentati. 
 

Bibliografia

Bosio, F. (1976). L'idea dell'uomo e la filosofia nel pensiero di Max Scheler. Roma.

Bosio, F. (1976). L'idea dell'uomo e la filosofia nel pensiero filosofico di M. Scheler. Milano: fabbri editore.

De Beni, R. M., & Moé, A. (2000). Motivazione e apprendimento. Bologna: Il Mulino.

Fedeli,  D.  (2014).  Pedagogia  delle  emozioni.  Lo  sviluppo  dell’autoregolazione  da  0  a  10  anni.  Roma: 
Anicia.

Gardner, H. (2012). Verità, bellezza, bontà. Milano: Feltrinelli.

Goleman, D. (2004). Intelligenza emotiva. Milano: BUR.

Heidegger, M. (1975). Essere e tempo. Newton-Compton: Roma.

Husserl, E. (2008). Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica. Milano: tr. it., I 
classici del pensiero. Mondadori.

Husserl, E. (2020). Meditazioni cartesiane e lezioni parigine. tr. it., Brescia: Scholé.

Husserl, E. (2015). Ricerche logiche. Firenze: Il Saggiatore.

Ianes, D., & Demo, H. (2007). Educare all’affettività. A scuola di emozioni, stati. Trento: Erickson.

Ianes, E., & Pellai, A. (2011). Le emozioni. Proposte di educazione emotivo-affettiva a scuola e in famiglia. 
Trento: Erickson.

Klein, M. (2012). Invidia e gratitudine. Firenze: Giunti.

Lucangeli, D. (2019). Cinque lezioni leggere sull'emozione di apprendere. Trento: Erickson.

Morin, E. (2002). L'identità Umana. Raffaello Cortina: Milano.

Morra, G. (1987). Max Scheler. Un'introduzione. Roma: Armando.

Pellegrino, U. (1972). Religione e filosofia in Max Scheler. Milano: Fabbri editore.

Piccinno, M. (2019). Apprendere e comprendere. Pisa: ETS.

Piccinno, M. (2016). Imparare a conoscere per imparare a pensare. Lecce: PensaMultimedia.

Raggiunti, R. (1981). Introduzione a Husserl. Bari: Laterza.

Scheler,  M.  (1971).  Beiträge  zur  Ferstellung  del  Beziehungen  zwischen  logichen  und  etichen 
Prinzipen. In M. Scheler, Fruhe Schriften. Bern: Franke Verlag.

Scheler, M. (1966). Der Formalismus in der Etik und die materiale Wetetik. Bern: Franke Verlag.

Scheler, M. (1980). Essenza e forme della simpatica. Roma: Città Nuova.

Scheler, M. (1941). Il pentimento. Napoli.

Scheler, M. (1975). Il risentimento nell'edificazione delle morali. Napoli: Guida.

  
                         627



PICCINNO

Scheler, M. (1970). La posizione dell'uomo nel cosmo. In M. Scheler, La posizione dell'uomo nel cosmo 
e altri saggi. Milano: Fabbri.

Scheler, M. (1972). L'eterno nell'uomo. Milano: Fabbri.

Scheler, M. (1979). Pudore e sentimento del pudore. Napoli: Guida.

Scheler, M. (2013). Pudore e sentimento del pudore. Mimesis: Roma.

Schutz, P. P. (2007). Emotion in education. Educational psycology series, Elesevier Academic Press: 
San Diego, CA.

  
                         628


