2023, VOL. 19, N. 42, pp. 615 - 628 ISSN 2279-9001 ) I-l-I-
=

Lifelong Lifewide Learning

TEMA LIBERO
Competenza affettiva e apprendimento. Il valore
pedagogico e didattico del “vissuto” nella filosofia di
Max Scheler.

Affective competence and learning. The pedagogical
and didactic value of 'living' in Max Scheler's
philosophy.

Marco Piccinno, Universita del Salento.

ABSTRACT ITALIANO ENGLISH ABSTRACT

Il saggio focalizza la concezione del sentimento  The essay focuses on the conception of feeling
elaborata dal filosofo Max Scheler, ponendo in  elaborated by the philosopher Max Scheler,
evidenza le articolazioni che, secondo il Filosofo  highlighting the articulation which, according to
tedesco, lo rendono funzionale sia allo  German philosopher, make it functional both for
svolgimento degli atti di apprendimento the performance of learning acts focused on
focalizzati sugli obiettivi formativi, sia alla  educational objectives, and for the construction
costruzione di sistemi di relazione orientati alla  of relationship systems oriented toward
comprensione e alla valorizzazione dell’alterita. understanding and the valorization of otherness.

La realta come valore

Il panorama pedagogico contemporaneo attribuisce notevole rilievo al ruolo della
competenza emotiva nei processi di apprendimento. In termini molto generali, essa
consiste nelle disposizioni soggettive che fondano la capacita di riconoscere e di nominare
le proprie emozioni, di riconoscere le emozioni dell’altro, di esprimere il vissuto emotivo
in modo adeguato al contesto e all'interlocutore, di comprendere quale possa essere
I'impatto delle proprie emozioni sugli altri e sulla situazione (Goleman, 2004, appendice
D).

Sul piano strettamente didattico, gia il Goleman (Ivi), negli anni ‘90, sottolineava
I'esigenza di un curricolo scolastico orientato alla formazione di tali attitudini, mentre in
tempi pit recenti molteplici sono le voci di coloro che, sia pure con diverse declinazioni,
hanno sottolineato il ruolo svolto dalle componenti affettivo-relazionali nei processi di
acquisizione dei saperi (De Beni & Moé, 2011; Fedeli, 2014; Ianes & Demo, 2007; Ianes &
Pellai, 2011; Lucangeli, 2019; Schutz & Pekrun 2007).

Per quanto le posizioni di tali studi si presentino decisamente differenziate, esse
trovano tuttavia il loro punto di sintesi nel fatto di individuare il significato didattico delle
risorse emotive nell’apporto che esse offrono all’efficace gestione delle dinamiche
relazionali che si svolgono nelle aule scolastiche.

Autore per la Corrispondenza: Marco Piccinno - Universita del Salento.
E-mail: marco.piccinno@unisalento.it
615



PICCINNO

Le componenti affettive della soggettivita, tuttavia, oltre a rappresentare un punto di
ancoraggio degli scambi interpersonali, assumono, altresi un significato pedagogico
decisamente pitt ampio, il quale estende il loro campo di intervento anche al dominio degli
apparati conoscitivi che coinvolgono gli apprendimenti disciplinari. Detto in altre parole,
il potenziale educativo e didattico delle risorse emotive non rimane circoscritto nel
perimetro delle relazioni; esso investe altresi i processi di acquisizione dei profili
contenutistici del curricolo, i quali ricavano dalle componenti affettive le prospettive che
ne fondano le connotazioni di senso e ne accrescono le articolazioni che le rendono
rilevanti per 'universo personale (Piccinno, 2016; 2019).

Uno dei primi approcci teoretici che ha tentato di tematizzare in modo pitt approfondito
i contorni relativi a tale duplice valenza dell’'universo affettivo & quello proposto dalle
visioni fenomenologiche, le quali hanno sottolineato con insistenza il ruolo assunto dal
Gefhiil (Sentimento) e dall’Einfiihlung (Empatia) nei processi di costruzione della
conoscenza (Heidegger, 1975; Scheler, 1980; 2013).

Tra gli approcci di matrice fenomenologica, una visione paradigmatica della funzione
svolta dalle componenti emotive nei processi di apprendimento e nella costruzione delle
relazioni & possibile ravvisarla nella filosofia di Max Scheler (1874-1928), studioso allievo
di E. Husserl, successivamente allontanatosi dal Maestro a causa del diverso significato
che ciascuno di essi riconosceva al processo di riduzione fenomenologica.

Il punto di partenza attorno al quale si condensa la visione scheleriana del Sentimento
pud essere individuato nella concezione antimaterialista, che porta lo studioso a rifiutare
ogni morale che pretenda di far derivare i valori dell'uomo dalla soggettivita e dalla
ricerca del piacere. Allo stesso tempo, tuttavia, egli, ritiene, in accordo con le
interpretazioni spiritualistiche del suo tempo, che anche la visione axiologica proposta
dalla filosofia trascendentale sia inadeguata a fornire un solido fondamento all’'universo
dei valori. A suo avviso infatti tale impostazione trova la sua caratteristica fondamentale in
una visione estremamente formalistica, che priva la morale di qualunque contenuto
concreto.

Il tentativo di Scheler, al contrario, & quello di conferire all’'universo dei valori un
fondamento svincolato dalla soggettivita e soprattutto indipendente dalle sensazioni
empiriche di colui che le percepisce. Sotto tale profilo, I'esigenza dello Studioso e quella di
liberare I'uvomo dal determinismo e di ancorare il comportamento umano ad una
dimensione che, per quanto relazionata all’'universo ontico, si presenti sostanzialmente
affrancata dal determinismo che regola i fenomeni nel mondo empirico.

Allo stesso tempo, tuttavia egli prende le distanze anche dalle impostazioni
razionalistiche e dunque dai tentativi identificare (0 comunque rendere consequenziali) il
pensiero e il volere, il bello e il buono, il sapere e I'agire. Le tracce di questo atteggiamento
si rinvengono nelle critiche mosse da Scheler al razionalismo di Cartesio:

Cartesio non ha spiegato l'attivita fondamentale dell’etica. Tuttavia il suo pensiero &
significativo per la discussione del nostro problema. Egli definisce la moralita come il fare
derivante da cio che si & conosciuto come bene. Da questa impostazione consegue che il bene &
anche un’idea chiara e distinta. Tuttavia appare del tutto inesplicabile come si possa aggiungere
al dominio degli affetti (Scheler, 1971, p. 42, TdA).

616



PICCINNO

In ogni caso & da rilevare l'atteggiamento quantomeno ambivalente che 1’Autore
assume nei confronti del razionalismo. Significative a questo riguardo appaiono le sue
posizioni nei confronti della filosofia kantiana. Scheler riconosce sicuramente a Kant il
merito di aver costruito una filosofia che affranca 'uomo dalle dipendenze della natura,
ma contesta decisamente identificazione di “a-priori” e “formale” che ricorre nelle
concezioni del filosofo di Koénigsberg. La concezione scheleriana, invece, essendo costruita
su una forte adesione alle prospettive spiritualistiche, conduce il Filosofo a rifiutare tale
eguaglianza, nella quale egli intravede il rischio di privare 1’a-priori di qualsiasi contenuto
concreto, riducendolo a un fatto esclusivamente trascendentale. Scheler, al contrario,
riconosce in quelle forme la sostanza del mondo, il contenuto immutabile da cui trae
origine ogni esperienza possibile; per tali ragioni egli ritiene che tali dimensioni
dell’esistenza non possano essere costituite da una forma vuota, ma debbano essere, al
contrario, dense di contenuto. Proprio questa qualita invece, non viene riscontrata
dall’Autore nelle categorie kantiane le quali, avendo una natura trascendentale che le
declina in termini logico-formali, gli appaiono del tutto prive di connotazioni sostanziali.
Per tali ragioni, egli considera tali costrutti non soltanto inadeguati a mediare 1’incontro
della soggettivita con I'Essere, ma addirittura come un ostacolo alla realizzazione di tale
possibilita (Scheler, 1971, pp. 42ss).

Scheler, al contrario, vuole realizzare “una trasformazione dell’a-priori (...) da formale a
materiato mediante una massima universale e insieme dotata di contenuto” (Ivi, p. 12).

Sulla scorta di queste premesse, lo studioso perviene al contemporaneo rigetto sia delle
posizioni idealistiche sia delle concezioni provenienti da un certo psicologismo.
Attraverso la sua filosofia egli vuole dare fondamento all’idea che le strutture ideali del
mondo non sono una proiezione delle forme della soggettivita sul mondo reale; essere cioe
non sono una manifestazione trascendentale dell'lo, ma rappresentano piuttosto la
conseguenza della relazione diretta che il soggetto intrattiene con il mondo delle cose.
Come nota a questo riguardo il Morra

Le essenze ideali non vengono prodotte dall'lo, ma intuite mediante il contatto diretto con
'oggetto: e non possono, le essenze, essere formate per via empirica, in quanto non sono mere
somme quantitative di esperienze e la stessa esperienza e possibile solo in riferimento all’essere.
La capacita di cogliere le essenze non proviene dalla conoscenza empirica, né dalla conoscenza
concettuale, ma solo dalla conoscenza ideativa che intuisce la evidenza della cosa che si rivela
(Morra, 1987, p. 10).

La concezione sostanzialistica della realta, cosi come induce Scheler al rifiuto del
razionalismo, allo stesso modo conduce lo Studioso a rigettare le impostazioni
dell’empirismo.

Le ragioni di questa contestazione scaturiscono dal fatto che egli riconosce in questa
filosofia il tentativo di identificare il contenuto dell’esistenza con le componenti materiali
testimoniate dalle facolta sensoriali. La realta materiale invece (sia essa fisica o psichica), &
considerata dall’autore soltanto come il luogo in cui avvengono le manifestazioni dello
spirito e in quanto tale non risolvere in se stessa 1’essenza del mondo. Allo stesso modo
Scheler ritiene un grave errore il tentativo di ancorare le forme spirituali ai retaggi della

617



PICCINNO

materia poiché lo spirito, incarnandosi dall’esperienza, e ontologicamente diverso dalle
realta nelle quali si incarna.

La possibilita di delineare in modo pit articolato il profilo della dimensione sostanziale
dell’esperienza viene offerto a Scheler dall'incontro con E. Husserl, avvenuto
nell’Universita di Jena nel 1895. La parte della filosofia husserliana che pit interessa allo
studioso e quella relativa alla riduzione fenomenologica e al conseguente emergere del noema
(Husserl, 2015). Quest'ultimo termine Husserl indicare il “residuo fenomenologico”, cioe
la realta che rimane dopo aver spogliato oggetto da tutte le determinazioni attribuitegli
attraverso il giudizio. Secondo l'autore, la facolta che pone 'uomo di fronte al noumeno
I'intuizione. Essa elabora inizialmente 1'oggetto come un “x” indeterminato, e offre
all’intelletto la materia prima su cui applicare le proprie determinazioni. (Raggiunti, 1981).

La concezione sostanzialistica della realta porta Scheler ad accettare la visione
husserliana nel metodo, ma a rigettarla nelle conclusioni. Per Husser], infatti la riduzione
fenomenologica pone dinanzi una realta che, per quanto possa essere diversa rispetto alle
categorie kantiane, rimane pur sempre di natura trascendentale, e per questo soggettiva e
priva di contenuto. Scheler, al contrario, interpreta il noumeno come 1’essenza stessa delle
cose, la sostanza del mondo che trascende qualunque dimensione empirica e attinge
'essenza profonda delle cose. Egli ribadisce in maniera decisa che la sospensione del
giudizio e la conseguente focalizzazione del noema restituisce il nucleo pit profondo
della realta, I'essenza dell’oggetto che precede tutte le determinazioni e rende al contempo
possibile il loro dipanarsi (Scheler, 1970, pp. 191 ss).

Sotto tale profilo, la riflessione scheleriana rappresenta il superamento del
trascendentalismo kantiano, dal quale nemmeno Husserl aveva accettato di discostarsi del
tutto. Essa rappresenta pertanto una prospettiva volta al superamento del mero dato
noumeno e orientata a intenzionare la realta profonda della “cosa in sé”.

In ogni caso, l'importanza delle conclusioni scheleriane risiede non soltanto
nell’affermazione di un mondo reale indipendente dal soggetto che lo percepisce, ma
anche e soprattutto nel “profilo” riconosciuto dal filosofo a tale dimensione concreta. Il
percorso conoscitivo di matrice fenomenologica infatti, oltre a fondare una visione
essenzialistica dell’esistenza, interpreta altresi tale configurazione della realta in termini
che possiamo definire “valoriali”. Sotto tale profilo, lo spazio ontico entro il quale si
collocano le esperienze si declina come il contesto entro il quale trovano manifestazione le
dimensioni di senso che trascendono la natura meramente organica e che si prospettano
del tutto indipendenti dai “movimenti” di matrice soggettiva (Scheler, 1966, pp. 276 ss.).

Allo stesso tempo, tuttavia, Scheler stabilisce 'indipendenza dei valori anche rispetto al
mondo degli oggetti empirici, trasformandoli in entita a tutti gli effetti differenti dalla
natura delle cose. Egli nota, per esempio, a questo riguardo come un qualsivoglia colore
degli oggetti possa essere rappresentato, sul piano mentale, come una qualita dotata di
estensione ma non necessariamente connessa all” “esserci” dell’oggetto; allo stesso tempo,
secondo il Filosofo, cid che vale per le realta sensibili, vale altresi per sistemi di valore pit
generali, quali per esempio il vero, il giusto, il bello, oppure per qualita affettive come il
gradevole, il simpatico, il raffinato, che possono essere intese come realta in sé e quindi
non desumibili dalle caratteristiche sensoriali degli oggetti (Cfr. Ivi, pp. 35 ss).

618



PICCINNO

Significative al riguardo appaiono le sue riflessioni sui valori estetici, che egli estende
successivamente ai valori etici:

I valori estetici che corrispondono alle parole delizioso, affascinante, sublime, bello
posseggono un grado di certezza e non rappresentano concetti astratti originati dalle sensazioni
comuni provenienti dalle cose, le quali sono i veicoli di questi valori (...) Cid vale anche per i
valori che attengono alla sfera etica (Ivi, p. 36, TdA).

Alla luce di tali riflessioni, la realta appare a Scheler non come un mero “mondo di
cose”, bensi come un universo in cui ogni manifestazione appare dotata di un significato
particolare.

Tutto cio comporta alcune conseguenze, in particolare rispetto al modo di intendere il
rapporto tra soggettivita e mondo.

In ordine a questo problema, & possibile affermare che Scheler rifiuta la concezione di
una realta fatta di “nude cose”, prive di qualsiasi significato, alle quali la soggettivita
dell'uvomo attribuirebbe successivamente un valore. In ordine a questo problema si pud
rilevare come per il filosofo tedesco non si dia realta alcuna, che non sia impregnata di
qualita valoriali, di connotazioni dense di senso. La realta dunque non puo essere definita
come un semplice contenitore di oggetti risolvibili nella loro materialita, sui quali le facolta
soggettive proietterebbero “a-posteriori” le forme implicite nella loro natura (Cfr. Bosio,
1976, pp. 74 ss).

Procedendo per questa via, Scheler affranca i valori dalla soggettivita umana, poiché
questa, a differenza di quanto affermato da razionalismo ed empirismo, non rappresenta
lo spazio allinterno del quale essi si originano e si attuano. Allo stesso tempo egli assegna
loro una natura sostanziale che li rende indipendenti dalle strutture originarie della realta,
“entita” esistenti in sé stesse e praticamente indipendenti tanto dalla sfera soggettiva,
quanto dalla dimensione meramente empirica.

La visione scheleriana della realta e dei valori rappresenta la premessa a partire dalla
quale egli stabilisce il significato epistemico del sentimento. La declinazione di tale facolta
soggettiva, infatti, prende consistenza sullo sfondo di tale interpretazione del mondo e le
pagine che seguono avranno il compito di mettere in evidenza le articolazioni che ne
scandiscono il profilo.

Il sentimento come facolta epistemica

Il sentimento assume nella filosofia di Scheler un valore epistemico in virttt della sua
capacita di proporsi come la facolta soggettiva alla quale si ancora il processo di riduzione
fenomenologica che consente di cogliere la realta in termini di valore.

La definizione di questa risorsa della soggettivita prende le mosse, ancora una volta, dal
rifiuto del razionalismo di matrice cartesiana o kantiana e dalla valorizzazione (a prima
vista paradossale) della filosofia degli empiristi inglesi, in particolare quella di D. Hume e
A. Smith, i quali hanno sicuramente sostenuto l'importanza del sentimento nella
conoscenza del profilo valoriale della realta (Scheler, 1971, pp. 44 ss). Cid che Scheler

N

valorizza nell'opera di questi studiosi & il rilievo che essi attribuiscono agli elementi

619



PICCINNO

sensoriali e il loro distanziarsi dalle posizioni di razionaliste che pretendono, a suo avviso,
di ricavare tale profilo dalla pretesa universalita delle idee chiare e distinte.

In ogni caso I’Autore e ben lungi dall’assolutizzare il sentimento della filosofia inglese,
poiché si rende conto che la configurazione essenzialistica del mondo non pud essere
ricavata dalle semplici sensazioni empiriche.

Scheler ritiene, piuttosto, che i sentimenti di cui 1'uomo & capace non sono soltanto
quelli “a posteriori” che vengono determinati dall’azione degli stimoli sensoriali, ma sono
soprattutto quelli “a-priori”, che gli consentono di cogliere i valori oggettivi della realta
attraverso la particolare facolta dell’intuizione. Sotto tale profilo, egli ritiene che il
sentimento sia la dimensione soggettiva che consente all'uomo di fare esperienza vissuta
(Erleben) dei valori oggettivi (Cfr, Ivi, pp. 99 ss.).

Secondo Scheler dunque, il sentimento cosi inteso rappresenta l'atto originario che
permette di attingere la natura profonda delle cose e per tali ragioni esso acquisisce una
valenza a tutti gli effetti epistemica.

L'esito piu rilevante realizzato mediante l'impegno di tale facolta conoscitiva e
individuabile nella sua capacita di fornire alla persona cid che lo studioso definisce
“impressione di realta”, la cui articolazione e all’origine della capacita soggettiva di
cogliere le valenze axiologiche del reale.

In termini pil specifici, I'impressione di realta viene intesa Scheler come un’esperienza
del mondo decisamente differente da quella che puo essere prodotta oppure testimoniata
dagli apparati sensoriali. Secondo Scheler infatti non esiste alcuna sensazione specifica
(duro, resistente, ecc.) che sia in grado di produrre 'impressione di realta. Questa non
deriva né dalla somma di singoli atti percettivi, ne da elaborazioni cognitive prodotte
direttamente dal pensiero. Queste funzioni, secondo 1’Autore, restituiscono soltanto le
modalita mediante le quali le essenze valoriali si presentano nel mondo, ma in nessun
modo sono in grado di generare l'esistenza delle cose. Sotto tale profilo, cid che secondo
Scheler rileva la realta delle cose ¢, invece, l'esperienza interiore della resistenza di un
mondo che si pone di fronte all’ Io, la quale non deriva né dalle forme intuitive della
percezione (spazio, tempo, estensione, ecc), né da una qualsiasi forma di oggettivita
scaturente dalla somma delle sensazioni.

La facolta umana che restituisce la nozione di resistenza é invece il sentimento, il
vissuto che, nei suoi riverberi, coglie nello spazio del Sé l'irriducibile esistenza di una
realta che esiste al di fuori di Sé (Cfr. Scheler, 1970, pp. 193-194.)

I'impressione di realta, dunque, non deriva dal contenuto empirico dei singoli atti
percettivi, bensi dall’incontro tra la realta essenziale del mondo e la facolta di “sentire”
propria dell’affettivita umana.

In ogni caso, il potenziale di epistemico espresso dal sentimento non si limita, secondo
Scheler, al solo rilevamento delle resistenze o alla produzione dell’impressione di realta; la
capacita di “avvertire” l'essenza irriducibile del mondo consente altresi alle facolta
affettive di scorgere il profilo dell’'universo valoriale che costituisce l'impianto
fondamentale di questa dimensione dell’esistenza.

L'origine e la configurazione del potere conoscitivo che promana dalla sfera
dell’affettivita viene individuato dallo Studioso sulla base delle diverse articolazioni che

620



PICCINNO

distinguono il “sentire” ancorato alla sensibilita dal “vissuto” incardinato nella
sospensione del giudizio. L'esplorazione critica di queste due facolta porta Scheler a
tematizzare 1'oggetto specifico dei loro orientamenti. Procedendo per questa via, egli
giunge a focalizzare due diverse sfere che attengono al mondo reale: la sfera del mondo-
ambiente, che viene portata in rilievo dalle funzioni della sensibilita; e la sfera delle
essenze, che invece costituisce lintenzionalita specifica degli atti epistemici che
scaturiscono dal sentimento. L’analisi particolareggiata dei contenuti conoscitivi
testimoniati da queste risorse porta Scheler a scorgere una dualita insita nel cuore stesso
delle cose. La riflessione sui dati testimoniati dai sensi, infatti, conduce lo studioso ad
individuare una struttura ontica che, essendo legata alla natura dei bisogni dell’'uomo,
mostra una predominanza di valori sensibili; allo stesso tempo, I'esplorazione dei
contenuti testimoniati dal sentimento conduce il Filosofo ad una conclusione decisamente
diversa, che lo induce a scorgere nelle maglie del loro profilo i contorni di mondo
“essenziale” incardinato su una tanto oggettiva quanto irriducibile gerarchia di valori
spirituali (Scheler, 1970, cap 1, par. 4).

La fenomenologia del sentimento, pertanto, orienta Scheler verso una rappresentazione
decisamente dualistica del mondo, in virtti quale 1’adesione all'universo dei valori implica
necessariamente uno strappo doloroso e sofferto rispetto alla realta delle cose sensibili.

Il tentativo di superare la divaricazione tra queste dimensioni dell’esistere e ricercato
comunque dall’Autore nel perimetro delle stesse risorse del vissuto, il quale rileva un
insieme di intenzioni soggettive che, per quanto non risolvano la sofferenza, si
prospettano comunque capaci di ricomporre 1'unita scaturita dal dualismo. Tali facolta si
riconoscono in maniera specifica nel sacrificio e nel sentimento del pudore. (Scheler 1941,
1979, 1975). E appena il caso di rilevare, a questo riguardo, che tali disposizioni del mondo
interno assumono nella filosofia di Scheler una funzione a tutti gli effetti epistemica poiché
non rappresentano soltanto dei contenuti morali, bensi costituiscono le vie di accesso alla
conoscenza, sia pure tormentata e sofferta, del mondo dei valori.

Il sacrificio e inteso da Scheler come 1'esperienza capace di conferire senso al dualismo e
alla separazione del soggetto dal mondo vitale. Esso non consiste soltanto nella rescissione
dei legami con il mondo empirico, ma giustifica tale separazione con una gratificazione
pit intensa di quella sensibile. La dimensione ontica che restituisce pienamente il senso
epistemico di questo movimento della soggettivita é individuata dallo Studioso
nell’esperienza del lavoro. Questo, infatti, nella misura in cui comporta sforzo, si presenta
come un sacrificio, cioé come un superamento della dimensione istintiva e impulsiva a
vantaggio di una condizione esistenziale pili nobile che sancisce la padronanza dell'uomo
su sé stesso e sulla realta.

I sentimento del pudore invece si pone come il presidio capace di ricondurre a unita le
manifestazioni molteplici del Sé, impedendo alla soggettivita di disperdere sé stessa nella
pluralita delle sue rappresentazioni sensibili. Sotto tale profilo, il valore essenziale che esso
testimonia & quello della persona, il nucleo valoriale inderivato della soggettivita umana,
che consente al soggetto di rimanere centrato in sé stesso e che si prospetta come il fulcro
attorno al quale si condensano le prerogative universali dell’essere uomo. Sotto tale profilo
tale movimento del mondo interno ha

621



PICCINNO

la sua sede propria nel contatto vivente che lo spirito umano ha stabilito con gli istinti e i
movimenti vitali (...) Sembra (...) Allora che (...) Il velo, I'alone dell'impressione del pudore
siano legati alla singolare esperienza che affiora puntualmente quando lo spirito si perde in
contenuti e finalita del tutto inerenti alle cose e al mondo sovrabiologico e simultaneamente,
all'improvviso ripiegarsi dell’attenzione sul corpo, che & sempre con-dato in modo oscuro, si
trova legato all’esperienza di natura animale, strettamente circoscritta dallo spazio e dal tempo
e caratterizzato da un’enorme quantita di bisogni (Scheler, 1979, pp. 19-20, TdA).

Il sentimento del pudore, pertanto, insorge quando la persona rimane in qualche modo
imbrigliata nei dati restituiti dalle facolta sensoriali e, nello stesso istante, scorge dietro
quella molteplicita irriflessa le tracce del mondo valoriale ulteriore che la trascende.
Risiede in questo contrasto di movimenti il portato epistemico del sentimento in
questione, poiché & nelle maglie dei suoi dinamismi che il soggetto si fa consapevole sia
della parzialita di un contesto fatto di determinazioni, sia del profilo sostanziale del

mondo che pone l'origine e il valore di quei frammenti nelle proprie connotazioni di
senso.

Il pudore, pertanto, si qualifica come risorsa epistemica in quanto da fondamento al
processo inteso a trasformare le configurazioni empiriche del mondo esterno in
manifestazione delle dimensioni valoriali di senso. Esso fornisce all'uomo un argine al
rischio di frammentazione della conoscenza del mondo in una molteplicita di esperienze
irrelate e sostanzialmente disorientanti.

La concezione del sentimento proposta da Scheler, per quanto prospetti
un’interpretazione dei valori che (per le sue connotazioni sostanzialistiche) genera non
poche perplessita rispetto alle attuali visioni del mondo, non appare tuttavia del tutto
priva di rilievo epistemico. Essa, infatti, consente di fondare una rappresentazione della
realta nella quale le dimensioni di senso non si costituiscono soltanto come opzioni della
soggettivita, ma anche e soprattutto come istanze intrinseche alla struttura del mondo. Al
di la delle connotazioni ontologiche, la concezione scheleriana consente di dare
fondamento ad una interpretazione che pone la dimensione axiologica come un richiamo
ineludibile che scaturisce non soltanto dal mondo interno della coscienza, ma anche dalle
valenze esistenziali del mondo esterno. Del resto, tracce di questa interpretazione si
possono ritrovare anche nella riflessione di autori contemporanei (Gardner, 2011, pp. 12 ss;
Morin, 2002, pp. 37 ss) i quali hanno sottolineato come i valori del Vero, del Giusto, del
Bello, per quanto possano declinarsi in modo diverso nella pluralita delle diverse culture,
rappresentano comunque connotazioni irrinunciabili di ogni realta umana. Il sentimento,
cosi come definito dalla filosofia scheleriana, si pone come la risorsa soggettiva capace di
tematizzare il profilo di questo segmento di realta, il punto di ancoraggio a partire dal
quale & possibile cogliere il volto riconoscibile di alcune istanze che attraversano l’attuale
periodo storico. Esso, per esempio, mette in evidenza come la razionalita tradizionale non
sia sufficiente per cogliere nella natura un principio di valore che merita rispetto e tutela,
oppure nel DNA un patrimonio biologico che rimanda alla verita della vita e al rispetto
delle sue prerogative. Allo stesso tempo, il sentimento cosi inteso pone in evidenza come
la consistenza di tali valori non possa essere acquisita attraverso le facolta classificatorie

622



PICCINNO

della cognizione, ma esiga di essere “avvertita” nella sua articolazione, mediante la
capacita di “sentire” propria del vissuto e attraverso le potenzialita correlate alla
sospensione del giudizio.

Il sentimento come facolta relazionale

Nella filosofia scheleriana, le facolta del sentimento esprimono le loro potenzialita non
soltanto del dominio relativo alla conoscenza del mondo, ma anche nell’ambito dei
contesti relazionali.

Il punto di partenza rispetto al quale il filosofo riflette su tali dimensioni del vissuto ¢
individuale nella sua concezione della persona.

In modo di intendere il contenuto di questo costrutto e strettamente correlato alla sua
visione dei valori. La persona rappresenta, infatti, per Scheler uno dei molteplici punti di
approdo della sospensione del giudizio e della riduzione fenomenologica. Essa viene
intesa dall’Autore come tutto cid che rimane dopo aver messo tra parentesi le
determinazioni che definiscono I'identita del soggetto (Scheler, 1970, pp. 181 ss). L’analisi
fenomenologica applicata alla persona rivela, dunque, per Scheler il dato fondamentale
della sua trascendenza rispetto a tutte le definizioni provenienti dalle scienze empiriche.
Essa appare invece al filosofo come un dato originario e inderivabile e trova in sé stessa la
sua unica giustificazione. Sotto tale profilo, la persona non rappresenta l'esito di un
processo induttivo, 1'unificazione, sotto un concetto astratto, di dati percettivi rilevati
attraverso la sensazione; essa esprime, piuttosto, una dimensione concreta, non
oggettivabile e “a-priori” la quale rappresenta anche il dato originario offerto alla
riflessione delle singole scienze (psicologia, antropologia, eec.).

Scheler riconosce come caratteristica essenziale di questo dato originario quello della
“particolarita esistenziale”; non il luogo dell’universalita, bensi la realta nella quale si
rivela la singolarita e irripetibilita della struttura identitaria dell'uomo.

Detto in altre parole, la persona si pone, per Scheler, in termini di valore, cioé come una
realta svincolata dalle determinazioni razionali o sensoriali e incardinata nella liberta delle
connotazioni di senso.

In ogni caso, dichiarare I’autonomia della persona rispetto al dinamismo della natura
non significa per Scheler intendere la realta personale in senso statico, cioé come una realta
che rimane identica a sé stessa, nonostante lo scorrere del tempo.

Al contrario la persona appare impegnata in un continuo processo di compimento di sé
stessa, sicché il suo profilo non si cristallizza in forme stabili immutabili, ma si riconosce
piuttosto nel movimento continuo che la porta a “divenire altro da sé stessa” (Scheler,
1966, p. 385). Sotto tale profilo, pertanto, la natura valoriale della persona risiede nell’unita
di senso cui devono essere ricondotte le sue molteplici manifestazioni.

Tutto cid comporta la conseguenza fondamentale che l'essere proprio della persona
risiede in un continuo trascendimento del proprio Sé nella direzione sollecitata dalle altre
dimensioni valoriali.

Sotto tale profilo, la realta sostanziale che piu di altre rappresenta il punto verso cui
tende tale movimento di superamento é individuata da Scheler nella persona dell’altro.
L’alterita cosi intensa si pone come valore perché essa e fondata, secondo lo studioso, nella

623



PICCINNO

sua auto rivelazione e non sul trasferimento degli stati interiori dell'lo su un dato
percettivo proveniente dal corpo dell’altro (Scheler, 1980).

Scheler sostiene che la struttura dell’alterita sia data essenzialmente a-priori e che,
addirittura, preceda quella dell’lo. La persona riconosce I’alterita in quanto tale non perché
le attribuisca stati d’animo esperiti originariamente in sé stessa, ma perché possiede la
nozione in questione gia prima che un “altro” particolare venga dato nell’esperienza (Cfr.
Ivi, p. 334 ss).

Una volta stabilita la radicalita dell’esperienza dell’altro, Scheler passa a definire i
movimenti attraverso i quali I'uomo viene concretamente in contatto con la persona altrui.
Tali movimenti assumono una valenza decisamente relazionale, poiché sostengono
I'intenzione verso l'altro e specificano il ruolo del sentimento nella realizzazione di tali
presupposti.

In termini pitt precisi, il filosofo individua nella sua riflessione sia le dinamiche di
natura emotiva che esprimono modalita inappropriate di relazionarsi all’altro, sia il
contenuto del vissuto che invece risulta funzionale alla costruzione del legame. Rientrano
nel primo gruppo le emozioni relative al provare il medesimo di qualcuno (Unmittelbares
Mittfiihlen), il congioire e il compatire (Mitgefhiil an etwas), il contagio emotivo
(Gefiihlansteckung) e I"Unipatia (Einsfhiilungs). Rientrano invece nel secondo, i dinamismi
relativi all’espressione della simpatia e dell’amore.

Le modalita disfunzionali di relazione con I'altro appaiono tali perché in esse la persona
altrui non si rivela come dato originario, bensi come realta “derivata”. Il senso di questa
convinzione risulta pitt chiaro quando si analizzano i dinamismi attraverso i quali si
concretizzano tali movimenti.

Il provare il medesimo di qualcuno (Unmittelbares Mittfiihlen) individua gli elementi di
inappropriatezza nel fatto che in esso le parti in causa rimangono rivolte nei propri stati
d’animo e non sono intenzionate verso i vissuti dell’altro in quanto tale. Per chiarire il
profilo di questo contenuto emotivo Scheler ricorre ad un esempio. Egli considera la
situazione di due genitori che assistono la salma del proprio figlio. Egli nota come, in
questa situazione, sicuramente entrambi provano la medesima sofferenza e tuttavia questo
non implica che vi sia adesione all’'universo emotivo dell’altro. Nel contesto in esame vi &,
piuttosto, un fatto esterno (la morte del figlio) che causa in entrambi i soggetti il medesimo
vissuto, il quale perd non trova la sua origine nella considerazione del contenuto affettivo
del partner, bensi nel fatto che entrambi i soggetti provano nella loro soggettivita la stessa
emozione provocata dal medesimo fatto. In termini piu specifici, il provare il medesimo
dolore di qualcuno implica un orientamento verso una realta esterna che coinvolge
contemporaneamente due soggetti, ma in nessun modo comporta una direzione verso il
vissuto dell’altro.

Congioire e il compatire (Mitgethiil an etwas) rappresenta, invece I'esperienza nella quale
un soggetto riproduce in sé stesso la medesima emozione presente in un altro. Rispetto al
vissuto precedente, questo movimento della soggettivita rappresenta un passo avanti
verso la scoperta dell’alterita poiché si ravvisa in esso una maggiore apertura ai contenuti
emotivi del partner. Allo stesso tempo, pero il dinamismo insito in questo vissuto non
consente un incontro totale con lalterita, poiché i vissuti in questione vengono

624



PICCINNO

sperimentati soltanto nella misura in cui vengono “riprodotti” in colui che 1li prova,
diventando in questo modo i suoi vissuti. Essi quindi non rappresentano un vero e proprio
incontro con l'originalita dell’altro, in quanto lasciano il soggetto sostanzialmente centrato
sui suoi sentimenti (Cfr. Ivi, p. 60 ss).

Il contagio emotivo (Gefiihlansteckung) esprime probabilmente il livello di relazione piu
impersonale. In quest’'esperienza infatti 1'origine dei vissuti soggettivi si scorge non
nell'influenza esercitata da una persona singola, bensi nelle sollecitazioni provenienti da
un clima emotivo generalizzato che coinvolge una pluralita di soggetti. Esso, per esempio,
ricorre nei vissuti di euforia che caratterizzano una festa, dove non si ritrova un
orientamento verso la gioia e il dolore dell’altro e nemmeno un coinvolgimento emotivo
nella sua condizione esistenziale.

L' Unipatia (Einsfhiilungs) individua invece i suoi limiti relazionali nel fatto di negare in
maniera fondamentale i presupposti stessi del movimento verso l'altro. In questo
contenuto emotivo infatti, gli stati d’animo dei soggetti vengono confusi e danno luogo a
una situazione emotiva indifferenziata, che nega le differenze e quindi la dimensione
originaria e inderivabile delle soggettivita. In in termini piti precisi questo movimento
della soggettivita prende avvio da una sovrapposizione tra la propria dimensione
personale e la situazione personale dell’altro, dando luogo ad un processo di
identificazione pervasiva che offusca in maniera radicale il modo di essere unico e
irripetibile di ciascuno dei soggetti coinvolti nell’interazione (Cfr. Ivi, pp. 96 ss).

Come si pud notare dalle descrizioni sopra riportate, gli elementi di insufficienza iscritti
nel loro dinamismo, per quanto differenti in ciascuna di queste forme, appaiono tutti
riconducibili ad una sistematica negazione della realta sostanziale dell’altro. In termini pitt
precisi, Scheler rileva come gli elementi di improponibilita impliciti in tali contenuti
emotivi siano in qualche modo riconducibili al fatto che essi offuscano il dato
fondamentale del “Tu”. In ciascuna di queste forme infatti, la realta dell’altro o viene
investita dei propri sentimenti oppure viene dissolta nella generalita dell” astrazione (come
avviene nel contagio), o, ancora, viene realizzata nella confusione (unipatia). In tutti questi
casi ci si trova comunque di fronte ad un contenuto emotivo incapace di comprendere
l'originalita e I’autonomia di colui al quale ci si rapporta.

I limiti rappresentati dalle strutture emozionali in esame vengono invece superati,
secondo Scheler dal vissuto fondamentale dell’essere umano: il vissuto della simpatia (Cfr.
Ivi, p. 96). Essa costituisce secondo il Filosofo una risorsa emotiva capace di superare i
limiti delle precedenti forme e di collocare il soggetto di fronte all’ originalita, alla
concretezza, all'irripetibilita e all’inderivabilita della persona dell’altro. La simpatia si
pone come l'unica struttura emozionale sul quale & possibile fondare la relazione
interpersonale, in quanto attraverso di essa ’altro & colto nella sua autonomia e nella sua
originalita, al di fuori delle proiezioni emotive che il soggetto conoscente puo trasferire su
di lui. Nel perimetro di questo contenuto emotivo, lo stato emozionale del partner si coglie
attraverso la “compassione” ed & riconosciuto interamente nell’altro. Scheler rileva a
questo riguardo come nel movimento soggettivo in esame il vissuto relazionale non
scaturisce da un’azione di trasferimento del proprio stato emotivo nello stato emotivo

625



PICCINNO

dell’altro e nemmeno produce nella soggettivita personale una condizione emotiva
analoga a quella del partner.

Nella simpatia, dunque, i vissuti dell’altro si rivelano in tutta la loro autonomia, al di
fuori dei processi di influenza sul soggetto che li concepisce. Per tali ragioni i movimenti
affettivi altrui percepiti attraverso 1’atto simpatico ci mettono di fronte all’altro come & in
sé stesso e ci consentono un incontro autentico con il suo modo di essere originale, non
viziato ho elaborato all’interno della soggettivita personale.

In ogni caso, secondo Scheler, il vissuto della simpatia, per quanto apra la strada
all'incontro con l’alterita, non rappresenta il livello di sviluppo piu alto del movimento
relazionale. La simpatia infatti consente soltanto di cogliere 1’altro come realta in sé, come
persona autonoma e auto centrata, ma da sola e incapace di fondare un reale rapporto
interpersonale. Lo studioso ritiene infatti che essa si fermi al passo precedente, cioe al fatto
di cogliere l’altro come essere unico e irripetibile, ma che, nonostante tale tensione, non
concretizzi un movimento di adesione verso tale originalita La possibilita di attingere la
presenza dell’altro nella sua autonoma sostanzialita € invece lo scopo specifico dell” Amore,
il quale si pone come il completamento necessario della simpatia, poiché ingloba in sé non
soltanto il riconoscimento dell’altro come valore in sé, ma anche la scoperta dell’altro come
valore “per il Sé”. Secondo Scheler quindi, I’amore si pone come il movimento volto ad
abbracciare 'altro in quanto tale, poiché si declina come !'atteggiamento che scorge nel
soggetto che sta di fronte un valore degno di ricevere 1’adesione del proprio movimento:

L’'amore genuino apre gli occhi dello spirito perché possano vedere il valore sempre pit alto
dell’oggetto amato; ’amore li fa vedere questi valori, e non rende affatto ciechi (come dice un
proverbio assoluto che evidentemente considera dell’amore soltanto la passionalita istintiva dei
sensi). Cid che rende ciechi non & mai I’amore nel moto empirico del sentimento, bensi gli istinti
dei sensi che sempre I’accompagnano e che di fatto impediscono e limitano 1’amore (Ivi, p. 239).

In ogni caso non si deve credere che il rapporto personale come lo intende Scheler
dissolva la concretezza del partner nella contemplazione dell’'universalita del valore.
Nell’amore, piuttosto, la persona dell’altro, lungi dal costituirsi sotto un aspetto
universale, ¢ invece presente in tutta la sua concretezza. In ultima analisi, esso si
concretizza nella partecipazione a quanto di irriducibile e inderivabile si costituisce nella
persona dell’altro.

La configurazione del sentimento proposta da Scheler, benché elaborata mediante un
impianto linguistico per certi versi inattuale, si prospetta come un punto di riferimento
paradigmatico, in grado di chiarire il rilievo che assume 1'affettivita nella costruzione
delle relazioni. Delle eco di tali impostazioni, del resto, & possibile individuarle nelle
concezioni delle facolta emotivo-affettive elaborate in tempi piu recenti, come, per
esempio, nella visione dell’altro come oggetto d’amore totale sostenuta da M. Klein (Klein,
2012). Sotto tale profilo, la visione scheleriana consente di focalizzare le chiavi di lettura
che consentono di distinguere i movimenti confusivi e assimilativi che dissolvono 1’altro
entro effusioni indifferenziate che lo espropriano della sua identita, dai processi emotivi
pitt profondi, che colgono l’altro nel sua autentica inderivabilita e che lo valorizzano a
partire dall’originalita del suo modo di essere unico e irripetibile.

626



PICCINNO

Cid che, dunque, rimane del sentimento scheleriano, & individuabile sua capacita di
fondare una concezione dell’alterita che assume valore o disvalore non per le
gratificazioni che offre o per le frustrazioni che infligge, bensi per quanto di essa &
possibile scorgere oltre 'immediatezza di tali movimenti parziali e frammentati.

Bibliografia

Bosio, F. (1976). L’idea dell uomo e la filosofia nel pensiero di Max Scheler. Roma.
Bosio, F. (1976). L idea dell’uomo e la filosofia nel pensiero filosofico di M. Scheler. Milano: fabbri editore.
De Beni, R. M., & Moé, A. (2000). Motivazione e apprendimento. Bologna: Il Mulino.

Fedeli, D. (2014). Pedagogia delle emozioni. Lo sviluppo dell’autoregolazione da 0 a 10 anni. Roma:
Anicia.

Gardner, H. (2012). Verita, bellezza, bonta. Milano: Feltrinelli.
Goleman, D. (2004). Intelligenza emotiva. Milano: BUR.
Heidegger, M. (1975). Essere e tempo. Newton-Compton: Roma.

Husserl, E. (2008). Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica. Milano: tr. it., I
classici del pensiero. Mondadori.

Husserl, E. (2020). Meditazioni cartesiane e lezioni parigine. tr. it., Brescia: Scholé.
Husserl, E. (2015). Ricerche logiche. Firenze: Il Saggiatore.
Ianes, D., & Demo, H. (2007). Educare all’affettivita. A scuola di emozioni, stati. Trento: Erickson.

Ianes, E., & Pellai, A. (2011). Le emozioni. Proposte di educazione emotivo-affettiva a scuola e in famiglia.
Trento: Erickson.

Klein, M. (2012). Invidia e gratitudine. Firenze: Giunti.

Lucangeli, D. (2019). Cinque lezioni leggere sull 'emozione di apprendere. Trento: Erickson.
Morin, E. (2002). L identita Umana. Raffaello Cortina: Milano.

Morra, G. (1987). Max Scheler. Un'introduzione. Roma: Armando.

Pellegrino, U. (1972). Religione e filosofia in Max Scheler. Milano: Fabbri editore.
Piccinno, M. (2019). Apprendere e comprendere. Pisa: ETS.

Piccinno, M. (2016). Imparare a conoscere per imparare a pensare. Lecce: PensaMultimedia.
Raggiunti, R. (1981). Introduzione a Husserl. Bari: Laterza.

Scheler, M. (1971). Beitrdge zur Ferstellung del Beziehungen zwischen logichen und etichen
Prinzipen. In M. Scheler, Fruhe Schriften. Bern: Franke Verlag.

Scheler, M. (1966). Der Formalismus in der Etik und die materiale Wetetik. Bern: Franke Verlag.
Scheler, M. (1980). Essenza e forme della simpatica. Roma: Citta Nuova.

Scheler, M. (1941). Il pentimento. Napoli.

Scheler, M. (1975). Il risentimento nell edificazione delle morali. Napoli: Guida.

627



PICCINNO

Scheler, M. (1970). La posizione dell'uomo nel cosmo. In M. Scheler, La posizione dell ‘uomo nel cosmo
e altri saggi. Milano: Fabbri.

Scheler, M. (1972). L’eterno nell uomo. Milano: Fabbri.
Scheler, M. (1979). Pudore e sentimento del pudore. Napoli: Guida.
Scheler, M. (2013). Pudore e sentimento del pudore. Mimesis: Roma.

Schutz, P. P. (2007). Emotion in education. Educational psycology series, Elesevier Academic Press:
San Diego, CA.

628



