
2023, VOL. 19, N. 42, pp. 233 - 240  ISSN 2279-9001

Formare i docenti per insegnare la pluralità del 
maschile.
Training teachers to teach the plurality of masculinity.
Giuseppe Burgio, Università “Kore” di Enna.

Gabbie di genere

Realizzare  una  scuola  per  tutti  e  per  tutte  prevede  la  possibilità  di  una  piena 
cittadinanza (e dell'agio scolastico) anche per le studentesse, per lә studenti LGBT+, per 
quellә  con retroterra  migratorio,  per  le  persone con bisogni  educativi  speciali,  etc.  Un 
ostacolo al raggiungimento di tale fine appaiono i comportamenti di molti studenti (in 
stragrande  maggioranza  maschi  cisgender)  (Burgio,  2012)  che  adottano  una  postura 
tossica, fatta di misoginia e omo/bi/transfobia, nonché di razzismo, abilismo ed etaismo 
(Burgio, 2020a). Per farsi un'idea di questa dimensione prettamente maschile, basti pensare 
– ad esempio – a “l'alta proporzione di studenti  maschi che [...]  rifiuta l'omosessualità 
maschile (68%), più del doppio rispetto alle studentesse (30%). 

  
Autore per la Corrispondenza:  Giuseppe- Università Kore di Enna.  
E-mail: giuseppe.burgio@unikore.it 
                       233             

ABSTRACT ITALIANO
Le trasformazioni che i femminismi e il 
movimento LGBT+ hanno apportato alla società 
sembrano spiazzare alcuni ragazzi, che 
tendono – per contrapposizione – a riprodurre 
modalità machiste, patriarcali e aggressive di 
m a s c h i l i t à , s p e s s o d i s c r i m i n a n d o e 
vittimizzando le differenze. In particolare, il 
gruppo dei pari a scuola sembra costituire una 
'comunità di pratiche' che tende a rafforzare 
una rappresentazione tradizionale di maschilità, 
in assenza di modelli culturali alternativi e più 
inclusivi. Rispetto a ciò appare auspicabile un 
intervento complesso di educazione di genere, 
indirizzato principalmente ai maschi in età 
evolutiva, rispetto al quale è però necessaria 
una specifica formazione – in ingresso e in 
servizio – dei docenti, al fine di renderle/i 
consapevoli delle dinamiche relazionali tra 
studenti, tra docenti, tra docenti e studenti.

ENGLISH ABSTRACT 
The transformations that feminisms and the 
LGBT+ movement have brought to society seem 
to displace some boys, who tend – almost as a 
reaction – to reproduce macho, patriarchal and 
aggressive modes of masculinity, often 
discriminating and victimising others. In 
particular, at school, the peer group seems to 
constitute a 'community of practice' that tends to 
reinforce a tradit ional representation of 
masculinity, in the absence of alternative and 
more inclusive cultural models. With regard to 
this, a complex gender education intervention 
seems desirable, mainly addressed to males in 
the age of development, with respect to which 
specific initial and in-service training of teachers 
is necessary, in order to make them aware of the 
relational dynamics between students, between 
teachers, between teachers and students.

CONTRIBUTO TEORICO

mailto:giuseppe.burgio@unikore.it


BURGIO

La nettezza di questo dato sembra confermare l'ipotesi che per molti giovani uomini 
l'identità eterosessuale si  costruisca e trovi conferma anche mediante un atteggiamento 
oppositivo rispetto all'omosessualità maschile, quando non addirittura con atteggiamenti 
e  comportamenti  omofobi”  (Dalla  Zuanna  &  Vignoli,  2021,  pp.  145-146). 
Contemporaneamente,  registriamo  la  presenza  della  violenza  maschile  anche  nelle 
relazioni d'intimità tra adolescenti, sostenute dal fatto che il 25% dei giovani tra 18 e 29 
anni – uno su quattro – ritiene che la violenza sulle donne sia prodotta dal troppo amore 
maschile o dall’esasperazione a cui alcuni atteggiamenti delle donne conducono (Bonura, 
2016,  p.  19;  Oddone, 2020).  Il  retroterra culturale della violenza di genere appare cioè, 
anche  in  adolescenza,  caratterizzato  da  rappresentazioni  tradizionali  di  maschilità, 
complementari a una femminilità stereotipata (Pacilli, 2020; Rinaldi, 2018). 

Tale  ingiunzione  a  un'asfissiante  normatività  di  genere  risulta  avere  inizio  già  dal 
momento  della  nascita,  a  partire  dal  quale  lo  sguardo  adulto  comincia  a  'vedere'  nei 
maschietti  le predisposizioni e i  comportamenti che si  aspetta di rinvenire.  Uno snodo 
importante è però costituito poi dalla pubertà, nella quale lo sviluppo dei caratteri sessuali 
spinge gli adulti a conformare la sensibilità maschile, sanzionando quelle manifestazioni 
considerate 'dissonanti'. 

L'autorappresentazione della maschilità in (pre)adolescenza appare quindi basarsi su 
una serie di tesi: 1) l'amicizia tra maschi è prioritaria rispetto a quella maschio-femmina; 2) 
l'amicizia con le femmine è rischiosa perché 'femminilizzante'; 3) è l'attività (etero)sessuale 
a dimostrare uno status maschile competente; 4) bisogna quindi mettersi in scena come sex 
machine (anche in modo irrealistico) mostrando una certa dose di sprezzante misoginia e 
affermando in tutti i  modi il proprio disgusto per pratiche e desideri non eterosessuali 
(Burgio, 2022). Tale dimensione di maschilità normativa, escludente e opprimente appare 
dispiegarsi  ampiamente  in  e  attraverso  il  gruppo  dei  pari.  In  quest'ultimo,  i  maschi 
costruiscono legami che sono spesso caratterizzati  da condotte performative di  virilità, 
innanzitutto attraverso l'uso di un linguaggio stigmatizzante per le donne e per le categorie 
non eteronormate (Burgio, 2021). 

La rappresentazione monolitica dell'identità maschile, associata all'azione, all'iniziativa, 
al dominio, spinge poi gli adolescenti a sorvegliare in se stessi e nei pari ogni apparente 
défaillance della virilità: non saper giocare a calcio, non essere disinvolti nell'abbordare le 
ragazze, non avere un modo virile di camminare e gesticolare. Come sintetizza La Cecla 
(2000), infatti, “essere uomini e mostrarsi uomini sono la stessa cosa, un fare fronte, una 
capacità acquisita – ma mostrata come 'naturale' – di apparire. 

Il  corpo  maschile  esiste  solo  come  corpo  collettivo;  come  corpo  che  ne  imita  altri 
accanto, intorno” (p. 44). Su questa base, si costituiscono dei legami intra-genere basati su 
condotte di esclusione, dominio e violenza. Nel percorso di crescita e di costruzione di 
un'identità  virile,  l'adozione di  comportamenti  aggressivi,  tradizionalmente associati  al 
maschile, costituisce infatti una 'scorciatoia' (rispetto alla fatica dell'elaborazione interiore) 
per  mettere  in  campo  una  performance  pubblica  di  maschilità  immediatamente 
riconoscibile dal gruppo dei pari e dal contesto sociale. 

  
                           234



BURGIO

Riva (2008) specifica che: “se dipendenza e passività sono ciò che l’adolescente maschio 
soprattutto  teme,  gli  atteggiamenti  aggressivi,  'da  bullo',  sono  la  risposta  agita  alla 
minaccia  della  dipendenza,  che  consente  di  trasformare  la  passività  in  attività,  la 
dipendenza in dominio” (p. 165). Tale performance è peraltro sostenuta da un'ingiunzione 
sociale e culturale a 'comportarsi da uomo', a 'non farsi mettere i piedi in testa', a 'non 
portare le legnate a casa', etc.

Fare maschilità

In questo panorama,  i  legami omosociali  svolgono una funzione determinante nella 
costruzione della maschilità e il gruppo dei pari (pari per età e per genere) costituisce una 
vera e propria 'comunità di pratiche'. Tale locuzione si riferisce ai modi in cui, in generale, 
gli individui apprendono le pratiche centrali di una comunità, diventandone così membri 
legittimi (Wenger, 2006). 

Questo  concetto  è  stato  però  poi  curvato  e  riletto  in  relazione  alla  costruzione 
dell'identità  di  genere  (Paetcher,  2006)  descrivendo  modalità  simili  a  quelle 
dell’apprendistato, in cui fin da piccoli i bambini (riconosciuti come maschi, ma 'immaturi' 
rispetto  alla  norma  virile)  apprendono  gradualmente  i  valori  impliciti,  i  modi  e  le 
competenze di genere, ispirandosi a padri, zii, fratelli maggiori, allenatori, compagni più 
grandi così  come a personaggi televisivi,  influencer,  calciatori,  cantanti,  supereroi della 
Marvel, personaggi dei videogame, eroi del cinema, etc. 

Con l’acquisizione graduale delle competenze di genere, il bambino diventa un uomo, 
membro  riconosciuto  della  maschilità  (con  diversi  posizionamenti  in  una  gerarchia  di 
maschilità  che  è  socialmente  molto  articolata).  Insomma,  impariamo  a  essere  uomini 
attraverso processi di apprendimento in contesti formali (come, ad esempio, la scuola), 
non formali (come in famiglia o al lavoro) e informali (dalla socialità tra coetanei ai mass e 
social media) (Burgio, 2020c). All'interno di questo dispositivo, che dura tutta la vita, quello 
relativo  al  gruppo  dei  pari  (amici,  compagni  di  scuola,  gruppo  sportivo)  appare  un 
passaggio fondamentale in adolescenza, età – per eccellenza – della gruppalità. È in questo 
contesto  che  la  messa  in  atto  di  pratiche  comuni  permette  di  costruire  un  significato 
condiviso su cosa sia la maschilità, di apprendere cosa è legittimo fare o cosa non lo è, chi 
fa parte del 'noi' e chi invece no (Cannito, 2022, p. 21). 

È in questa fucina che si perfezionano, ad esempio, modi di camminare, di sedersi, di 
accavallare le gambe, di afferrare le cose o di prenderle al volo che sono differenziati per 
gli uomini e per le donne (Guillaumin, 2020, p. 140). Affermare e conservare la propria 
maschilità comporta allora uno sforzo continuo che coinvolge tutti gli aspetti della vita: 
l’abbigliamento, il modo di parlare, di gesticolare... Per essere riconosciuto dal gruppo dei 
pari,  un  adolescente  deve  'fare  l'uomo'  (Fidolini,  2019),  bandendo  da  sé  quelle 
“caratteristiche stereotipicamente considerate femminili” e allontanando da sé la minaccia 
dello stigma antigay: “il modo di sistemarsi i capelli, di muovere le mani, di accavallare le 
gambe  o,  ancora,  l'intonazione  della  voce  sono  segnali  importanti  per  comunicare  il 
proprio  orientamento  sessuale  a  una  platea  principalmente  (ma  non  esclusivamente) 
maschile  impegnata  in  modo  sistematico  a  esaminare  le  persone  di  sesso 
maschile” (Pacilli, 2020, p. 100). 
  
                           235



BURGIO

Di fronte ai compagni bisogna allora mostrare sempre il proprio interesse sessuale nei 
confronti di ogni 'femmina' incontrata, in modo che nessun dubbio possa insinuarsi. La 
paura  di  non  essere  ritenuti  abbastanza  'maschi',  spinge  insomma  gli  adolescenti  a 
esasperare tratti considerati tipici della maschilità (a partire dagli atteggiamenti predatori 
nei confronti delle donne) (Kimmel, 2002, p. 188). Eteronormatività e omofobia non sono 
tuttavia sufficienti: la costruzione della maschilità prevede anche la creazione di gerarchie 
di virilità,  che escludano i  ragazzi alloctoni (i  rumeni stupratori,  i  neri  dalla sessualità 
bestiale, gli albanesi che prostituiscono le loro donne...), quelli con disabilità, gli uomini 
anziani  o  i  bambini  impuberi...  Etaismo,  abilismo  e  xenofobia  ponendosi  accanto  a 
maschilismo e omo/bi/transfobia forma un insieme che ha un trait d'union: il patriarcato, 
il cui presupposto ideologico centrale è proprio la gerachizzazione, l'idea “che i potenti 
dovrebbero dominare sui deboli” (hooks, 2021, p.  53).  Offrono una conferma di ciò gli 
insulti  quotidianamente  usati  dagli  adolescenti,  che  –  per  contrapposizione  –  fanno 
emergere  un  unico  soggetto  non  stigmatizzabile:  il  maschio  bianco,  eterosessuale, 
autoctono, giovane e senza disabilità.

L'educazione alle maschilità

Sebbene ogni forma di maschilità sia il risultato dell'intersezione di pratiche, dispiegate 
in più comunità, che si sovrappongono fra loro, e sebbene esistano diversi posizionamenti 
di uno stesso individuo nelle gerarchie di potere dei vari ambienti sociali che attraversa 
(Paetcher, 2006), la scuola costituisce un ambito importantissimo, in quanto 'palcoscenico 
dell'adolescenza',  unico  contesto  sociale  dove,  ogni  giorno,  si  concentrano 
contemporaneamente  centinaia  di  coetanei.  Nella  socialità  scolastica  tra  adolescenti,  la 
virilità si mostra infatti come modello con il quale tutti i ragazzi devono confrontarsi, la 
meta  irraggiungibile  (in  quanto  ideologia  astratta,  non  incarnata  da  nessun  individuo 
reale)  rispetto alla  quale bisogna vergognarsi  della  propria (inevitabile)  inadeguatezza, 
proiettandola e scaricandola su altri soggetti. È all'interno di questo orizzonte che nascono 
– è la mia ipotesi – comportamenti quali il bullismo, la violenza di genere tra adolescenti, 
la devianza maschile. È infatti esperienza di molti docenti il fatto che siano soprattutto i 
ragazzi a ricevere sanzioni disciplinari, a essere segnalati ai servizi sociali, ad avere (piccoli 
o grandi) comportamenti antisociali... Al di là dei casi estremi, la quotidianità scolastica è 
infatti  ossessivamente  fatta  di  discriminazioni  e  insulti  ai  danni  del  femminile  e  delle 
persone LGBT+. Nonostante il fatto che dal 2000 a oggi siano diminuiti costantemente in 
Italia  i  sentimenti  omo/bi/transfobici  (Dalla  Zuanna  &  Vignoli,  2021,  p.  144)  e  sia 
costantemente  migliorata  la  condizione  delle  donne,  alcuni  ragazzi  sembrano  infatti 
radicalizzare  quei  comportamenti  machisti  che  prima,  sostenuti  da  un patriarcato  mai 
scalfito, non avevano forse nemmeno bisogno di manifestarsi.

Rispetto  a  tutto  ciò,  appare  utile  che  la  Pedagogia  generale  e  sociale  –  il  cui  statuto 
epistemologico spinge a interrogarsi sulle finalità educative – ponga alla scuola il tema/
problema dell'educazione alle maschilità. Attraverso i normali processi di socializzazione, 
infatti,  avviene  già  una  pervasiva,  implicita  educazione  al  modello  patriarcale  di 
maschilità, sviluppando un dover-essere unico per tutti i maschi. 

  
                           236



BURGIO

È la Pedagogia di genere a occuparsi proprio di disvelare questi processi – per lo più non 
consapevoli  e  non riflettuti  –  che si  dispiegano,  abbiamo visto,  attraverso l'educazione 
genitoriale,  i  media,  le  relazioni  tra  pari,  i  contenuti  disciplinari  a  scuola,  etc  (Burgio, 
2020b).  L'intenzionalità  esplicita  di  questo  impegno  è  anche  quella  di  sottrarre  i  più 
giovani  all'obbligatorietà  di  un  modello  ancora  basato  sulla  figura  dell'eroe  guerriero, 
nonostante il fatto che nella società crescano i segnali di una crisi del patriarcato. A seguito 
infatti  dell'affermarsi  dei  femminismi  e  del  movimento  LGBT+  è  avvenuta  una 
trasformazione dell'orizzonte simbolico entro cui i giovani maschi devono formare oggi la 
loro  identità,  una  crisi  rispetto  alla  quale  non  si  sono  però  ancora  affermati  modelli 
socioculturali alternativi, e più inclusivi, di maschilità. 

A fronte di un protagonismo sociale in espansione per le ragazze e per le donne (nel 
campo dell'istruzione, del lavoro, dei diritti), il maschile appare spesso ritrarsi disorientato 
dal  cambiamento  e  sottrarsi  alla  fatica  della  rielaborazione,  rifugiandosi  in  modelli 
tradizionali che associano sic et impliciter il maschile al dominio e all'aggressività (Bellassai, 
2011; Mosse, 1997). 

Risulta allora importante pensare un intervento educativo destinato principalmente ai 
maschi  in  età  evolutiva,  teso  a  mostrare  la  complessità  e  la  pluralità  dei  modelli  di 
maschilità esistenti (articolati, in una prospettiva intersezionale, per età, contesto culturale, 
abilità/disabilità,  colore  della  pelle,  orientamento  sessuale  e  plasticità  dell'identità  di 
genere) al fine di permettere loro il dialogo con questi modelli e la libera scelta del proprio 
modo individuale di essere maschi, in direzione di una serena costruzione della propria 
identità e della creazione di un contesto relazionale meno discriminatorio. 

Il  maschile  si  dice  infatti  (e  si  è  sempre  detto)  in  molti  modi  e  non  appaiono 
teoricamente  sostenibili  posizioni  essenzialistiche,  secondo le  quali  i  maschi  diventano 
naturalmente, meccanicamente e semplicemente uomini (e di un solo modello sociale) per 
una sorta di programmazione genetica. Come ci insegna l'antropologia, infatti, “sebbene le 
categorie – uomo e donna – siano universali, il contenuto delle categorie varia da cultura a 
cultura e la variazione è veramente impressionante”, così come “variabile è anche il grado 
di polarità della dualità di genere, cioè, il grado di sovrapposizione dei ruoli: dalla lieve 
dicotomia  nell’Asia  Sudorientale  alla  polarità  estrema  nel  bacino  del 
Mediterraneo” (Cucchiari, 2000, pp. 113-114). 

Quello che la nostra società sta vivendo non è allora la crisi della maschilità: è la crisi 
della maschilità patriarcale. (hooks, 2022, p. 50). Il che è una buona notizia! Tuttavia, se le 
ragazze  possono  oggi  confrontarsi  con  modelli  culturali  di  femminilità  più  articolati 
rispetto al passato, i ragazzi – essendo ancora egemonico quel modello patriarcale in crisi – 
necessitano di una sponda adulta con cui rapportarsi,  di un confronto educativo che li 
sostenga nell'autonoma costruzione della propria identità (Ciccone, 2019). 

È allora urgente – dal punto di vista politico e pedagogico – che noi uomini osiamo 
sfidare  il  patriarcato,  avendo  il  coraggio  di  quella  libertà  che  i  femminismi  ci  hanno 
consegnato (hooks, 2021, p. 200). Prima però che la realtà quotidiana degli uomini possa 
cambiare, bisogna che si modifichi l'ordine simbolico. 

  
                           237



BURGIO

Sappiamo già, infatti,  che anche all’interno dell'attuale cultura patriarcale gli  uomini 
possono  essere  emotivi,  accudenti,  inclusivi,  respingere  persino  i  ruoli  imposti  dal 
sessismo, ma non potranno mai essere davvero liberi finché vigerà un ordine simbolico 
patriarcale (hooks, 2022, p. 134). Per instaurare un nuovo ordine simbolico, la via maestra 
appare quella  della  trasformazione,  del  cambiamento per  via  educativa.  E all'interno di 
questo discorso,  la scuola acquisisce una rilevanza centrale,  dato che negli  altri  ambiti 
educativi  ogni  intervento sarebbe molto difficile  da realizzare.  Si  ripropone allora una 
questione centrale per le politiche dell'istruzione nel nostro Paese:  la formazione deglз 
insegnanti.

L’importanza della formazione docenti

Nei  percorsi  di  formazione  in  ingresso  del  personale  docente  (peraltro  sottoposti  a 
continua  modifica),  le  tematiche  di  genere  non  sono  contemplate.  E  anche  nella 
formazione in servizio, la possibilità di accostarsi a questi temi è lasciata alla sensibilità di 
ciascun  insegnante  (Roverselli,  2018)  anche  se  esistono  oggi  realtà  come  Educare  alle 
differenze, network organizzato dal basso che, senza finanziamento alcuno, costruisce ogni 
anno incontri nazionali di formazione, scambio e riflessione. In generale, infatti, “l'assenza 
di  una  formazione  ad  hoc  e  l'impossibilità  di  poter  considerare  scontata  e  diffusa  una 
sensibilità – politica e civile – sulle questioni di genere costituiscono alcuni degli elementi 
che infragiliscono il profilo professionale di molte figure educative. 

Nel migliore dei casi, […] le percepiscono sì come un tema significativo, ma ne ignorano 
il portato epistemologico e l'apporto che […] potrebbero offrire in merito alla riflessione e 
all'analisi  critica  delle  dimensioni  [...]  dell'agire  educativo” (Brambilla,  2023,  p.  99).  La 
Pedagogia  di  genere  ha  invece  già  da  tempo  definito  conoscenze  essenziali,  modelli 
relazionali, proposte didattiche e competenze educative che sarebbero utili a docenti che 
lavorano con studenti nelle scuole di ogni ordine e grado. Tre, in particolare, appaiono gli 
ambiti teorici in cui dovrebbe articolarsi la formazione dei/delle insegnanti, in relazione a 
tre ambiti di dispiegamento possibile della professionalità docente (Gamberi et al., 2010). 

C'è  innanzitutto  il  campo  dell'educazione  al  genere,  in  cui  il  ruolo  di  genere  e  le 
relazioni  sociali  intra-  e  inter-genere  sono  oggetto,  contenuto  della  pratica  educativa. 
Questo è l'ambito più intuitivo, quello su cui più si è fatto a scuola, ad esempio con i 
progetti  sulle  pari  opportunità.  Abbiamo  poi  l'ambito  dell'educazione  di  genere,  nella 
quale l'ottica di genere diventa categoria analitica, fornendo alle nuove generazioni delle 
'lenti di genere” attraverso cui leggere la realtà, a partire dalle varie discipline insegnate a 
scuola. 

Abbiamo infine il piano dell'educazione nel genere, pratica teorica attraverso la quale si 
persegue la  presa di  consapevolezza delle  relazioni  tra studenti  (non solo rispetto alle 
discriminazioni), tra docenti e studenti e anche tra docenti, dato che anche la relazione 
educativa e le relazioni tra colleghi sono spesso genderizzate e genderizzanti. 

  
                           238



BURGIO

Poiché però nella  società l'educazione implicita  di  genere è  dispositivo complesso e 
articolato  (abbiamo cercato sopra di  accennarne alcune dimensioni),  la  formazione del 
personale docente resterebbe comunque insufficiente senza una parallela formazione del 
personale  ausiliario,  tecnico  e  amministrativo,  che  sicuramente  svolge  un  ruolo  di 
educazione  informale  ma  che  potrebbe  essere  coinvolto  in  azioni  di  educazione  non 
formale. 

Queste ultime dimensioni sono misconosciute e sottovalutate, sebbene – ad esempio – 
la barzelletta misogina o omofobica di un bidello in corridoio possa inficiare il lavoro fatto 
con un progetto sulle pari opportunità... Si tratta in fondo di riconoscere semplicemente la 
scuola per quello che – tra le sue varie dimensioni – costituisce: un complesso dispositivo 
di costruzione e di riproduzione di genere.

Bibliografia

Bellassai, S. (2011). L'invenzione della virilità. Politica e immaginario maschile nell'Italia contemporaea. 
Roma: Carocci.

Bonura, M.L. (2016). Che genere di violenza. Conoscere e affrontare la violenza contro le donne. Trento: 
Erickson.

Brambilla, L. (2023). La progettazione pedagogica. Sfide e orientamenti. Roma, Carocci.

Burgio, G. (2012). Adolescenza e violenza. Il bullismo omofobico come formazione alla maschilità. Milano-
Udine: Mimesis.

Burgio, G. (2020a). Le omofobie a scuola. Un inquadramento teorico problematizzante. Ricerche di 
Pedagogia e Didattica, XV, 1, pp. 155-168.

Burgio,  G.  (2020b).  La  scatola  nera.  le  educazioni  di  genere  implicite  nell'infanzia.  In:  M.M. 
Coppola, A. Donà, B. Poggio, A. Tuselli (a cura di). Genere e R-Esistenze in Movimento. Soggettività, 
Azioni, Prospettive. Trento: Editrice Università degli Studi di Trento.

Burgio, G. (2020c). Io sono un corpo. Politiche e pedagogie della maschilità. Annali della Didattica e 
della Formazione Docente, XII, 20, pp. 27-42.

Burgio, G. (2021). Fuori binario. Bisessualità maschile e identità virile. Milano-Udine: Mimesis.

Burgio, G. (2022). Infâncias daqui e de origem estrangeira: as educações de gênero implícitas. In: 
K.C.  Norões,  M.  dos  Santos,  F.  Santiago  (Org.),  Crianças  em deslocamentos:  infâncias,  migração  e 
refúgio. São Carlos (Brasile): Pedro & João Editores.

Cannito, M. (2022). Fare spazio alla paternità. Essere padri in Italia tra nuovi modelli di welfare, lavoro e 
maschilità. Bologna: il Mulino.

Ciccone, S. (2019). Maschi in crisi? Oltre la frustrazione e il rancore. Torino: Rosemberg & Sellier.

Cucchiari, S. (2000). Le origini della gerarchia di genere. In: S.B. Ortner, H. Whitehead (a cura di). 
Sesso e genere. L’identità maschile e femminile. Palermo: Sellerio.

Dalla  Zuanna,  G.,  Vignoli,  D.  (2021).  Piacere  e  fedeltà.  I  millennials  italiani  e  il  sesso.  Bologna:  il 
Mulino.

Fidolini, V. (2019). Fai l'uomo! Come l'eterosessualità produce le maschilità. Milano: Meltemi.

  
                           239



BURGIO

Gamberi, G., Maio, M.A., Selmi, G. (a cura di). Educare al genere. Riflessioni e strumenti per articolare 
la complessità. Roma: Carocci.

Guillaumin, C. (2020). Sesso, razza e pratica del potere. L'idea di natura. Verona: Ombre corte.

Hooks, B. (2021). Il femminismo è per tutti. Una politica appassionata. Napoli: Tamu.

Hooks, B. (2022). La volontà di cambiare. Mascolinità e amore. Milano: il Saggiatore.

Kimmel,  M.  (2002).  Maschilità  e  omofobia.  Paura,  vergogna  e  silenzio  nella  costruzione 
dell’identità di genere. In: C. Leccardi (a cura di). Tra i generi. Rileggendo le differenze di genere, di 
generazione, di orientamento sessuale. Milano: Guerini.

La Cecla, F. (2000). Modi bruschi. Antropologia del maschio. Milano: Bruno Mondadori.

Mosse, G. (1997). L'immagine dell'uomo. Lo stereotipo maschile nell'epoca moderna. Torino: Einaudi.

Oddone C. (2020). Uomini normali. Maschilità e violenza nell'intimità. Torino: Rosemberg & Sellier.

Pacilli, M.G. (2020). Uomini duri. Il lato oscuro della mascolinità. Bologna: il Mulino.

Paetcher, C. (2006). Power, Knowledge and Embodiment in Communities of Sex/Gender Practice. 
Women's Studies International Forum, 29, pp. 13-26.

Rinaldi, C. (2018). Maschilità, devianze, crimine. Milano: Meltemi.

Riva, E. (2008). Percorsi e rischi nella costruzione dell'identità di genere in adolescenza. Ricerca 
Psicoanalitica, XIX, 2, pp. 15-28.

Roverselli,  C.  (2018).  La  formazione  in  servizio  degli  insegnanti  in  Italia:  quali  spazi  per 
sensibilizzare alle questioni di genere. In: S. Ulivieri (a cura di). Le emergenze educative della società 
contemporanea. Lecce: Pensa MultiMedia.

Wenger, E. (2006). Comunità di pratica. Apprendimento, significato e identità. Milano: Raffaello Cortina.

  
                           240


