
2022, VOL. 18, N. 40, pp. 153 - 162  ISSN 2279-9001

Alfabetizzazione critica e educazione democratica per 
contrastare la riproduzione del pregiudizio etnico e di 
genere nella letteratura fantastica per l’infanzia e 
l’adolescenza.
Critical literacy and democratic education to oppose the 
perpetration of ethnic and gender prejudice in the 
fantastic literature for children and adolescent.
Natascia Bobbo, Università degli Studi di Padova.

Introduzione

Da sempre gli esseri umani hanno sentito l’esigenza di comunicare ai propri simili e 
soprattutto  alle  nuove  generazioni  non  solo  informazioni  pratiche,  funzionali  alla 
sopravvivenza quotidiana, ma anche conoscenze e chiavi di interpretazione della realtà 
che sarebbero state utili  per affrontare problemi profondi, perché appartenenti al senso 
della vita e alle scelte esistenziali.  

  
Autore per la Corrispondenza:  Natascia Bobbo - Dipartimento FISPPA (Filosofia, Sociologia, 
Pedagogia e Psicologia Applicata), Università di Padova.  E-mail: natascia.bobbo@unipd.it 
                       153

ABSTRACT ITALIANO
Dall’inizio dei tempi fino ad oggi le storie 
narrate, scritte o rappresentate dagli adulti per i 
p iù g iovani hanno potuto comunicare 
i n f o r m a z i o n i p r a t i c h e f u n z i o n a l i a l l a 
sopravvivenza e chiavi di interpretazione della 
realtà, ma hanno anche spesso rappresentato 
mondi, contesti e realtà sociali non sempre 
inclusivi di tutte le diversità umane. Il genere 
fantastico, nella forma di fiabe e fantasy, in 
grado più di altri per la sua apertura 
immaginifica di rappresentare un mondo 
inclusivo, sembra non farlo, contribuendo anche 
oggi a riprodurre pregiudizi di genere ed etnici 
nei giovani lettori e spettatori. Il contributo 
intende esplorare tali aspetti per sottolineare la 
necessità di una intenzionalità educativa 
capace di contrastare questa tendenza e 
sostenere lo sviluppo di identità personali libere 
e rispettose delle diversità e di comunità sociali 
più inclusive, attraverso specifici percorsi di 
alfabetizzazione critica.  

ENGLISH ABSTRACT 
Since the beginning of time (until today), the 
stories told, written, or performed by adults for 
the young ones, conveyed practical information 
useful to survive and keys to interpret reality  
whilst they often depicted  worlds, contexts, and 
social realities not inclusive of every human 
diversity. The fantastic genre, fairy tales or 
fantasy, suited more than others to render an 
inclusive world given their imaginative openness, 
seem not to do so, contributing to perpetrate 
gender and ethnic prejudices even today in 
young readers and viewers. The paper aims to 
explore this evidence to underline the need for 
an educational intentionality able to oppose this 
trend and support the development of free 
personal identities respecting diversity and more 
inclusive social communities. This can be 
realized through some specific critical literacy 
paths. 

SEZIONE A TEMA LIBERO 

mailto:natascia.bobbo@unipd.it


BOBBO

Questa seconda forma di comunicazione è sempre stata veicolata dalle storie. Nate dalla 
creatività umana, le storie e i racconti sono risultati spesso esito della sublimazione di un 
desiderio frustrato di libertà: astraendo da una realtà faticosa e ingiusta, la mente umana è 
stata  capace  di  proiettarsi  con  la  fantasia  in  un  mondo  nel  quale  le  sciagure  sono 
immeritate e si giunge immancabilmente ad un lieto fine (Calvino, 1978). Tuttavia, molto 
presto  nella  cultura  europea  e  anglofona,  all’interno  delle  storie  sono  stati  inseriti 
personaggi e intenzioni del tutto funzionali a definire un progetto di vita sociale che si è 
rivelato non inclusivo e, ancora di più, definente una asimmetria sostanziale nel rapporto 
tra i generi. 

Per contrastare tale evidenza, a partire dalla metà del secolo scorso, all’interno della 
prospettiva  di  riflessione  della  pedagogia  critica,  è  nato  l’approccio  chiamato 
alfabetizzazione critica (Critical Literacy) che si propone in primo luogo di disinnescare 
proprio quei messaggi nascosti o latenti contenuti nelle storie scritte o rappresentate e che 
appaiono in grado di riprodurre in modo subdolo asimmetrie di potere e iniquità sociali 
(Giroux, 1995).

Partendo dal presupposto che ogni testo, così come ogni realtà o contesto, raramente 
sono neutri  in quanto portatori  di  prospettive di  significato particolari  (Wink,  2005),  e 
consapevoli della necessità di un’intenzionalità educativa orientata al disinnesco fin dalle 
prime fasi evolutive di quei pregiudizi di genere ed etnici che sono ancora oggi troppo 
pervasivi delle nostre comunità sociali, in questo contributo si vorrebbe approfondire, su 
di  un piano esclusivamente teorico,  la  presunta neutralità  di  quei  prodotti  televisivi  e 
filmici fantastici massivamente diffusi da colossi cinematografici e pay-tv e diretti in via 
preferenziale ad un pubblico giovanissimo (bambini e adolescenti) (Vasquez et al., 2019). 
La scelta del genere è coerente alla sua intrinseca disponibilità e apertura immaginifica 
verso  scenari  inediti  di  equità  e  giustizia  che,  però,  non  sempre  vengono  di  fatto 
rappresentati. 

Alfabetizzazione critica per contrastare la riproduzione del pregiudizio

Tra i tanti pregiudizi e stereotipi diffusi nelle nostre comunità di vita, quello etnico e 
quello di genere rappresentano forse le due forme prevalenti. 

Il  pregiudizio  razziale  nasce  dall’intersezione  e  congiunzione  di  due  specifici  bias 
cognitivi  conosciuti  come  di  rappresentanza  e  in-group  and  out-group:  il  primo  si 
manifesta  in  coloro  che  categorizzano  persone  e  contesti  a  partire  da  un’unica  loro 
caratteristica comune considerata preminente (il  colore della pelle,  la lingua parlata,  la 
forma degli occhi, il luogo di provenienza, il tasso di criminalità, etc.), tralasciando tutti gli 
altri tratti che appartengono loro e che ne consentirebbero la differenziazione; il secondo 
bias  appartiene  a  coloro  che  ritengono  di  poter  assegnare  caratteristiche  solo  positive 
(onestà, pulizia, umiltà, bontà, bellezza, etc.) a quelli che assomigliano loro (anche solo per 
una caratteristica) e dai quali pensano di potersi aspettare protezione e nutrimento e, al 
contrario, di poter assegnare solo caratteristiche negative (sporcizia, violenza, minaccia, 
cattiveria,  bruttezza,  etc.)  a  coloro  che  anche  solo  per  un tratto  si  differenziano e  che 
percepiscono quindi come imprevedibili (Marques, et al., 1992). Secondo alcuni studi, già 
bambine/i caucasici molto piccoli (3-4 anni) esprimono pregiudizi e discriminazioni nei 
  
                             154



BOBBO

confronti  di  soggetti  non bianchi.  Tale  discriminazione declina verso i  sette  anni  forse 
proprio  grazie  ad  una  maturazione  cognitiva  che  garantisce  maggiore  flessibilità  di 
giudizio (Augoustinos, Rosewarne, 2001). Gli studi più attuali confermano la presenza di 
pregiudizi etnici tra bambine/i, ma limitano l’influenza del contesto a favore di quella del 
ruolo dei genitori nel trasferire o contrastare l’emergere di stereotipi nelle prime fasi di 
vita (Levy et al., 2004). 

Il pregiudizio di genere, invece, si fonda sul solo bias di rappresentanza e presuppone 
che il genere sessuale sia un costrutto culturale che si definisce a partire dalla dimensione 
riproduttiva della persona e non la semplice espressione della biologia umana: in questo 
senso esso diviene tratto che consente di categorizzare tutte le persone di sesso femminile 
in un unico insieme, al quale attribuire possibilità e vincoli comuni (di azione, espressione, 
partecipazione sociale, etc)  (Haselton et al., 2009; Connell, Sassatelli, 2002, p. 39). Secondo 
la teoria socio-cognitiva dello sviluppo di genere i messaggi che le/i bambine/i ricevono, 
fin dalla più tenera età, dai genitori, fratelli e pari, così come dai media, contribuiscono 
significativamente a costruire il loro concetto di genere. Questo avviene per mezzo di un 
processo di modelling da non intendersi come diretta imitazione di gesti o modi di un 
adulto ritenuto significativo (reale o fantastico che sia), dato che bambine/i sono in grado 
di generare nuovi pattern di comportamento dai diversi modelli di riferimento, attraverso 
percorsi di ricombinazione, interpretazione e creazione (Golden, Jacoby, 2018). Questo a 
patto che i percorsi educativi che caratterizzano la loro infanzia glielo consentano.

Se le/i bambine/i degli anni ’50 e ’60 del secolo scorso potevano ispirarsi per i propri 
modelli di genere o etnici agli adulti significativi della loro famiglia o ai loro insegnanti, a 
partire  dagli  anni  ’70  e  80’  l’enorme diffusione di  prodotti  televisivi  e  cinematografici 
pensati per un pubblico giovane e la grande accoglienza da parte di bambine/i e ragazze/
i  a  tali  produzioni,  induce  a  pensare  che  ormai  più  che  gli  adulti  reali  siano  quei 
personaggi  appartenenti  alla  televisione,  al  mondo dei  social  o  dei  giochi  elettronici  a 
divenire modelli di riferimento per i nostri giovani (Marsh, 2014). Tuttavia, pochi sono gli 
studi che si interrogano sull’influenza che questi modelli siano in grado di avere in termini 
di stereotipi e pregiudizi di genere o etnici sull’immaginario collettivo giovanile. 

Secondo  la  prospettiva  della  pedagogia  critica,  uno  dei  rischi  che  oggi  occorre 
fronteggiare è la possibilità di una deriva di tutte le agenzie educative, spesso svilite dalle 
poche risorse, dalla pressione dei media e del mondo del lavoro, a semplice veicolo di 
riproduzione sociale e quindi anche di quelle diseguaglianze che caratterizzano la nostra 
società  (Weiler,  1988;  McLaren,  2002;  Freire,  Macedo,  2001;  Giroux,  2020). 
L’alfabetizzazione critica può divenire una strategia efficace per contrastare questo rischio: 
essa può essere concepita sia come applicazione del pensiero critico alla lettura di testi e 
contesti (Paul, 2005) sia come lettura funzionale al disinnesco delle dinamiche di potere 
infiltrate  nei  testi  e  nei  contesti  di  vita  (Giroux,  1995).  Ciò  che  i  pedagogisti  critici 
sottolineano  cioè  è  la  necessità  di  oltrepassare  una  prospettiva  solo  funzionale 
all’apprendimento della lettura (il saper decodificare simboli e lettere), per raggiungere 
una visione critica della letteratura come sorgente di riflessione, analisi e ragionamento 
consapevole. Storie e racconti, così come contesti di vita ed esperienza, possono divenire 
luoghi  di  sperimentazione  delle  abilità  di  bambine/i  e  ragazze/i  di  disinnescare  e 

  
                             155



BOBBO

comprendere le ingiustizie sociali che appartengono ai loro ambienti di vita, per attivarsi 
contro di loro e insieme acquisire capacità e destrezza di produrre significati nuovi alle 
loro esperienze vissute (Weiler, 1988, p. 113; Harwood, 2008; Freire, Macedo, 2001, p. 47, p. 
33; Giroux, 2001, p. 11). Un esercizio di alfabetizzazione critica, in pratica, può proteggere 
le  nuove  generazioni  dal  rischio  di  assimilare  in  modo  inconsapevole  stereotipi  e 
pregiudizi,  consentendo  a  bambine/i  e  ragazze/i  di  sperimentare  una  possibilità  di 
decodifica  di  quelle  trame  nascoste  di  ingiustizia  e  diseguaglianza  che  molti  prodotti 
letterari e filmici contengono (Coffey, 2008; Freire, Macedo, 2001, p. 142). Leggere e scrivere 
sono  atti  di  conoscenza  attraverso  i  quali  è  possibile,  per  ognuno  di  noi,  prendere 
consapevolezza di sé stesso e della realtà, nonché comunicare ad altri la nostra visione del 
mondo. Proprio per questo, nessun testo può essere neutro dal momento che contiene ed è 
forgiato dalla prospettiva del suo autore che è, a sua volta, legata ad un preciso momento 
storico e ad un definito retroterra culturale (Freire, Macedo, 2001, p. 15).  Tali sorgenti di 
fatto spesso tendono a nascondere in sé e a proiettare in modo poco trasparente forme di 
società caratterizzate dalla diseguaglianza di potere tra uomini e donne e tra uomini e altri 
uomini (Vasquez et al., 2019; Freire, Macedo, 2001, pp. 121-126), talvolta perfino senza che 
vi sia una cattiva intenzione da parte dell’autore.

Bambine/i  e  ragazze/i  sono  disposti  ad  affrontare  temi  e  contenuti  che  gli  adulti 
percepiscono come tabù inadatti al loro ascolto, così come sono in grado di scardinarne le 
trame nascoste per sfidare le  convenzioni  (Harwood,  2008;  Vasquez et  al,  2019;  Freire, 
Macedo,  2001,  p.  34  e  p.  129).  Non  è  chiaro  però  fino  a  che  punto  gli  adulti  siano 
disponibili ad intraprendere con i propri figli e alunni questi percorsi. 

Il racconto fantastico: tra leggende, fiabe e fantasy

Nella fiaba trova spazio la descrizione di una successione di azioni che richiedono per 
essere espletate l’intervento di una componente magica: la magia, infatti, produce o finge 
di produrre una alterazione del mondo primario, mettendo in scena un mondo alternativo 
credibile, cioè riconoscibile se pur denso di eventi inspiegabili (Tolkien, 1964; Pisanty, 1993; 
Crispiani, 1988). Fiabe e miti hanno origini antichissime e per secoli sono stati trasmessi di 
generazione in generazione solo in forma orale. Nel XVII secolo, con Basile (Cunto de li 
Cunti,  1634-1636)  e  Perrault  (Contes,  1697),  la  forma orale  viene ad essere  lentamente 
sostituita da quella scritta, in vista di un progetto umanistico nel quale la cultura doveva 
divenire strumento educativo e di riferimento valoriale essenziale all’interno di uno stato 
moderno  (Rondot,  Varano,  1990).  Nel  XVIII-XIX  secolo,  con  la  nascita  del  sentimento 
dell’infanzia,  la  fiaba  viene  riconosciuta  come  genere  letterario  adatto  esclusivamente 
all’intrattenimento e all’educazione di bambine/i: Andersen e i fratelli Grimm delineano 
con le loro raccolte una pedagogia che vede nel bambino un soggetto da educare secondo 
rigide  norme  sociali  ed  etiche  per  farne  un  buon  cittadino  (Cusatelli,  1999).  La 
cristallizzazione insieme con la depurazione (spariscono gli elementi macabri, i riferimenti 
sessuali, etc.) effettuate nel XIX e XX secolo hanno infine scelto le fiabe “da ricordare” che 
sono entrate nell’immaginario di generazioni di bambine/i e adulti fino ad oggi.

Sull’altro versante,  il  genere fantasy per molto tempo non ha avuto,  e  forse non ha 
ancora, una definizione così specifica da renderlo distinguibile da altre forme letterarie. 
  
                             156



BOBBO

Pur essendo sempre esistito (considerando le saghe di Gilgamesh scritte quasi quattromila 
anni fa) è solo a partire dagli anni 80 del XX secolo che esso gode di grande successo di 
pubblico,  amplificato  probabilmente  dalle  trasposizioni  televisive,  filmiche  e  dai  molti 
giochi elettronici ad esso ispirati (Worley, 2021; Stephan, 2016). 

Gli  elementi  caratteristici  del  genere  fantasy  sono  innanzitutto  la  presenza  di  nova 
(elementi non reali) adducibili ad un sovvertimento delle leggi della natura e facenti parte 
di un mondo secondario che viene costruito dall’autore e accettato dai lettori o spettatori. 
Originati  da  miti  e  leggende  appartenenti  ai  diversi  folklori  locali,  questi  racconti 
appaiono scevri di elementi allegorici. Un po’ come nelle fiabe, l’intreccio è solitamente 
caratterizzato  da  un’avventura  che  il  protagonista  affronta  per  salvare  un  mondo,  un 
regno o qualcuno (una principessa,  un bambino,  etc.)  e  quindi da molte peripezie che 
conducono  immancabilmente  però  ad  una  eucatastrofe,  cioè  ad  un  sovvertimento 
dell’intreccio ad evoluzione positiva (Stephan, 2016).

Distinguere tra fiaba e fantasy di fatto è molto difficile,  date le molte caratteristiche 
comuni (la magia, l’eucatastrofe, l’avventura dell’eroe, etc.), tuttavia mentre le fiabe hanno 
spesso  un  intreccio  semplice  e  lineare  e  pochi  personaggi,  il  testo  di  un  fantasy 
presuppone molti personaggi, alterne vicende, una trama di grande complessità e temi che 
non appaiono quasi mai nelle fiabe che conosciamo oggi (come la sessualità, l’omicidio, la 
tortura, etc.).

Nel corso del tempo, in particolare negli ultimi settant’anni, il passaggio dal racconto 
delle storie da una dimensione scritta (libri e fumetti) alla produzione filmica e televisiva 
ha  visto  una  progressiva  appropriazione  degli  intrecci  e  delle  loro  rappresentazioni 
sceniche da parte di pochi monopoli internazionali dell’intrattenimento (es. Disney and 
Pixar production, Netflix, Amazon, etc.). Lungi dal voler negare il successo di pubblico di 
questi colossi, si vorrebbe rivolgere ad alcune loro produzioni uno sguardo critico capace 
di  disinnescare  la  loro  presunta  neutralità  (è  solo  divertimento?),  con  un’attenzione 
specifica al ruolo assegnato in esse alle minoranze etniche e al genere femminile. Ci si 
focalizzerà in particolare proprio sul genere fantastico (fiabe e fantasy) che pur avendo più 
di altri la possibilità di rappresentare un mondo giusto e privo di pregiudizi, di fatto non 
sempre sembra capace di cogliere questa opportunità.

Le principesse Disney: da Biancaneve a Frozen

Nel  1954,  in  pieno  boom  economico  americano,  Walt  Disney  inizia  la  sua  grande 
avventura che continua ancora oggi e che ha dato vita ad almeno 13 eroine, tra principesse 
e  donzelle  di  varia  appartenenza.  La  ricerca  di  Reilly  (2016)  divide  queste  tredici 
protagoniste, da Biancaneve a Frozen, in quattro grandi categorie temporali e caratteriali 
profondamente  diverse  l’una  dall’altra.  Nella  prima  categoria,  l’autore  colloca  alcune 
principesse  tanto  belle  quanto  remissive  e  incapaci  di  qualsiasi  decisione  autonoma: 
Biancaneve, Cenerentola, la Bella addormentata, tutte e tre attendono inerti, talvolta in una 
sorta  di  sedazione  fisica  o  psichica,  un  uomo,  un  principe  generalmente,  che  possa 
svegliarle, cioè dare loro un senso per vivere. Nella seconda generazione di principesse, 
invece, Reilly colloca protagoniste che, pur dotate di uno spirito libero e capaci di alcune 
iniziative personali, sono tutte costrette a rinunciare ad una parte di sé per poter accedere 
  
                             157



BOBBO

al loro sogno o semplicemente per salvare qualcuno che amano: tutta la loro avventura si 
esaurisce quindi in un sacrificio in nome dell’amore. Si tratta di rinunce di grande impatto 
simbolico: ad esempio la possibilità di parlare per Ariel o la libertà personale di Belle. A 
partire dagli anni 2000, secondo l’autrice, la Disney ha cercato di rimediare alle critiche di 
pubblico  legate  all’assenza  nelle  sue  storie  di  personaggi  significativi  appartenenti  ad 
un’etnia diversa da quella caucasica. Tuttavia, l’esito non è apparso incoraggiante dato che 
le  sue  nuove  protagoniste  (Mulan,  Pocaonthas,  etc.)  sono  state  percepite  anche  dal 
pubblico più giovane come una sorta di caricatura dell’etnia di presunta appartenenza tale 
da perpetuare  gli  stereotipi  etnici  legati  alla  prospettiva  europea.  Per  quanto riguarda 
invece l’intreccio, anche in questo caso la protagonista viene irreparabilmente legata ad un 
sogno  d’amore,  con  finale  romantico  e/o  sacrificio  per  amore  (Maity,  2014).  L’ultima 
generazione di principesse, invece, secondo Reilly tratteggia ragazze più indipendenti e 
capaci di fare scelte audaci e di fronteggiare da sole le avversità. Tuttavia, si ritorna al 
paradigma caucasico per quanto riguarda la loro etnia di appartenenza e, in ogni caso, la 
trama che  caratterizza  l’evolversi  delle  loro  storie  le  porta  inevitabilmente  a  cercare  e 
trovare un amore,  talvolta abbandonando i  propri desideri  in funzione di esso,  in una 
sorta  di  riproduzione di  un codice  eroico antico quanto la  storia  dell’umanità  (Sattler, 
2016). 

Più che in merito al  pregiudizio etnico,  alcune caratteristiche e tratti  dei personaggi 
Disney destano preoccupazione per la rappresentazione alterata del rapporto tra i generi 
che  essi  sembrano  rappresentare,  definenti  un  paradigma  maschile  e  patriarcale.  A 
conferma  di  questo,  quasi  tutte  le  principesse  e  le  protagoniste  Disney  sembrano 
esprimere  un’assertività  rivolta  solo  ai  bambini  e  agli  animali,  mai  agli  uomini  che 
finiranno  con  lo  sposare  o  ai  loro  padri;  inoltre  appaiono  spesso  prive  di  una  figura 
femminile di riferimento: le loro madri sono morte o sono ridotte ad una pallida figura di 
sfondo,  data  la  cornice  patriarcale  nella  quale  vengono inserite  (Maity,  2014).  Ancora, 
mentre i personaggi maschili appaiono del tutto privi di qualcuno che possa in qualche 
modo controllare le loro azioni o scelte, quelli femminili hanno sempre qualcuno che dice 
loro che cosa fare o non fare (un padre, un fratello più grande, il loro stesso sposo, etc.) 
(England et al., 2011).

Infine, l’estrema bellezza delle protagoniste femminili, dotate di una figura snella ed 
atletica, lunghi capelli fluenti e vestite in modo lussuoso (Reilly, 2016) unita all’estrema 
bruttezza o cattiveria dei personaggi femminili negativi (che appaiono grasse e informi 
oppure  crudeli  in  modo  innaturale)  (Maity,  2014;  Do  Rosario,  2004),  fanno  sì  che  le 
rappresentazioni Disney della femminilità appaiano ancora oggi molto stereotipate, se non 
semplicemente fasulle (Maity, 2014). 

L’enorme industria di gadget, giocattoli e altri accessori per bambine prodotti sull’onda 
del successo del film dell’anno desta alcune perplessità per l’influenza culturale che essi 
possono avere sulle più piccole, sia in termini di pregiudizi di genere che etnici (Giroux, 
1995;  Do  Rosario,  2004;  Thompson,  Zerbinos,  1997;  Maity,  2014;  Golden,  Jacobs,  2018; 
Cruger, 2017).

L’evoluzione mancata del Fantasy

  
                             158



BOBBO

Il  primo  prodotto  fantasy  della  letteratura  del  XX  secolo  è  l’ormai  conosciutissimo 
Signore  degli  anelli  di  Tolkien.  Nel  suo  intreccio  si  palesa  una  sola  figura  femminile 
significativa capace di autodeterminazione almeno per un tratto dell’intreccio; tuttavia, la 
sua eucatastrofe si  manifesta ancora in un finale  dal  sapore antico:  il  matrimonio e  la 
maternità.  Se  la  scelta  di  Tolkien  può  essere  contestualizzata  storicamente  (scrive  nel 
secondo dopo guerra),  meno comprensibile  è  quella  della  Rolling che negli  anni  2000, 
all’interno della saga di Potter,  fa compiere ad una delle sue protagoniste femminili  la 
stessa evoluzione. 

La  letteratura  fantasy  più  attuale  purtroppo  è  densa  di  elementi  caratterizzanti 
l’intreccio particolarmente critici per il messaggio che inviano a lettori e spettatori. Molte 
delle saghe rappresentate in tv o descritte nei romanzi vedono la messa in scena di un 
sessismo interiorizzato: le eroine, infatti, non solo non hanno mai amiche donne e le loro 
relazioni  significative  sono  esclusivamente  con  uomini  ma,  peggio,  le  altre  presenze 
femminili si rivelano spesso una minaccia per il destino della protagonista; infine, qualora 
ci siano legami positivi tra donne essi si costruiscono e fortificano solo grazie ad un uomo. 

Nei legami che si instaurano tra un uomo e una donna, in questi racconti, vi è un alto 
tasso di co-dipendenza e talvolta di abuso: le relazioni amorose avvengono troppo spesso 
tra  donne  generalmente  molto  giovani  (poco  più  che  bambine)  e  uomini  adulti  che 
agiscono in modo aggressivo se non violento (dal punto di vista psicologico e fisico). Gli 
atti  di  violenza  sessuale  (purtroppo  piuttosto  frequenti),  invece  di  essere  sanzionati, 
vengono  in  molti  casi  giustificati  in  forza  della  virilità  prorompente  dell’aggressore  o 
dell’amore che egli nutre nei confronti della donna che ha aggredito (e che lo ama ma 
ancora non lo sa): la violenza sessuale diviene così un dispositivo narrativo attraverso il 
quale l’intreccio evolve, anche se non è mai la linea narrativa della vittima a procedere. 

Le minoranze etniche, LGTB, e le persone affette da una disabilità o un disagio mentale 
subiscono troppo spesso una vera e propria sparizione simbolica: se e quando presenti, a 
questi  soggetti  vengono  assegnati  infatti  spesso  ruoli  triviali,  stereotipati  o  comunque 
connotati dalla violenza dato che vengono arrestati, rapiti, torturati o uccisi al posto di o a 
monito dell’eroe. Infine, mentre le protagoniste femminili di questi racconti sono dotate di 
flessibilità di genere (esprimono sia caratteristiche femminili che maschili) gli uomini sono 
sempre, solo e inevitabilmente forti e virili (Cruger, 2017; Meuchel, 1999). 

Per concludere:  l’urgenza di un pensiero educativo e critico sulla non neutralità dei 
racconti per bambini e ragazzi

Dalle  riflessioni  presentate,  si  può  comprendere  come  cartoni  animati,  film  e  serie 
televisive troppo spesso rappresentino modelli  di genere ed etnici  fuorvianti,  capaci di 
riprodurre un pattern di stereotipi e pregiudizi non inclusivi. Conoscendo i drammatici 
esiti  del  perpetuarsi  di  stereotipi  e  pregiudizi  nelle  nuove  generazioni  (disordini 
alimentari, bullismo, depressione etc.) (Wolford, 2010), occorre farsi carico educativamente 
di questa evidenza, considerando quanto infanzia e adolescenza siano le fasi di vita più 
delicate  per  la  formazione delle  identità  di  genere  ed etnica.  Questo perché,  in  primo 
luogo, una lettura critica delle storie e dei contesti di vita può aiutare a non escludere dalle 

  
                             159



BOBBO

esperienze e dai processi di significazione collettivi coloro che non si riconoscono nella 
narrazione dominante (Freire e Macedo, 2001, p. 121).

Imparare  a  leggere  criticamente  una  storia  o  un  filmato  non  appare  per  altro  un 
esercizio inaffrontabile per i più giovani: le esperienze di Gianni Rodari ci danno conferma 
di quanto la rilettura di storie conosciute possa stimolare la curiosità e la creatività di 
bambine e bambini, ragazze e ragazzi. Smontare, rimontare le storie, aggiungere e togliere 
personaggi, cambiare le caratteristiche di un personaggio o cambiare il finale della storia 
sono strategie educative ormai conosciute (Rodari, 1997) e che possono divenire artifici 
esperienziali  attraverso  i  quali  possiamo  stimolare  l’alterazione  e  ricostruzione  degli 
intrecci: con la prima si smascherano i significati nascosti, con la seconda si dà vita ad una 
rappresentazione  di  personaggi  e  vicende  più  corrispondente  ad  un  ideale  di  società 
giusta ed equa (Giroux, 1995). 

Esperienze educative di  questo tipo possono però rivelarsi  efficaci  a  condizione che 
bambine/i e ragazze/i possiedano e possano esprimere un pensiero di tipo divergente e 
creativo: sappiamo che la creatività nasce dalla sicurezza, perché nessuno si  avventura 
oltre il limite del bosco senza essere sicuro che qualcuno verrà a prenderlo se si perderà 
(Bettheleim,  1976).  La  sicurezza  in  pratica  nasce  dalla  sensazione  che  qualcuno  abbia 
fiducia nelle tue possibilità, dal sentirti degno che qualcuno si preoccupi per te perché sei 
un essere umano, cioè un essere capace di donare senso (Van Manen, 2016, pp. 114-116). La 
condizione di efficacia di queste esperienze risiede dunque nell’abilità e volontà di adulti 
significativi,  in famiglia,  a  scuola o negli  altri  contesti  di  vita,  di  strutturare con i  più 
piccoli un legame responsivo ed elettivo, cioè capace di far sentire l’altro degno di rispetto, 
fiducia  e  di  amore,  conoscendo l’altro al  punto da sapere di  potersi  attendere e  poter 
accogliere da lui più di quanto egli stesso si aspetti da sé stesso (Van Manen, 2016, p. 99): 
quell’in  più  che  può  divenire  diversità,  fisica,  emotiva  o  di  pensiero.  Stili  educativi 
responsivi e rispondenti sono cioè gli unici che possono custodire e far crescere bambine/i 
e ragazze/i capaci di accogliersi come diversi dagli altri, di leggere la realtà secondo note e 
tonalità  non  tradizionali.  Fiducia,  calore,  apertura  e  sostegno  sono  quindi  le  chiavi 
educative attraverso le quali bambine/i o ragazze/i possono sentirsi liberi di esplorare sé 
stessi e la realtà tutta, scoprendo scenari inediti e non conformi a quanto già descritto da 
altri prima di loro (Milani, 2018, p. 58). 

Nella società multimediale in cui viviamo e nel tempo che stiamo attraversando non 
serve a nulla impedire a bambine/i e ragazze/i di guardare la televisione, di navigare in 
internet o di usare le chat sui social, serve piuttosto accompagnarli ad esplorare i diversi 
prodotti  multimediali  che  vengono  loro  offerti  imparando  a  dotarsi  delle  lenti  della 
criticità:  per  consentire  loro  di  rendersi  consapevoli  di  come la  propria  identità  possa 
essere  modellata  da  altri  e  per  imparare  a  reagire  a  questo  attivando  processi  di 
coscientizzazione, di libertà creatrice del sé e di impegno democratico per una società più 
equa e inclusiva di ogni tipo di diversità (Giroux, 2020, p. 69; Giroux, 1995; Vasquez et al., 
2019; Freire, Macedo, 2001, pp. 35-36). Forse, così, potremo in futuro avere nuovi autori di 
fantasy  e  fiabe  capaci  di  creare  mondi  secondari  rappresentanti  eucatastrofi  aperte  a 
qualsiasi umana singolarità. 

  
                             160



BOBBO

Bibliografia

Augoustinos,  M.,  & Rosewarne,  D.  L.  (2001).  Stereotype knowledge and prejudice in children. 
British Journal of Developmental Psychology, 19(1), 143-156.

Beseghi, E. (1999). Da Basile a Swift: il passaggio della fiaba all’infanzia, in F. Cambi (a cura di). 
Itinerari nella fiaba, Autori, testi, figure. Pisa: Edizioni ETS, pp. 68-70

Bettelheim, B. (1976). The use of enchantment. The meaning and importance of fairy tales. New York: 
Alfred A. Knopf.  

Calvino, I. (1977). Fiabe italiane, Voll.2. Torino: Einaudi.

Calvino, I. (1978). Al di là dell’autore.  In Atti Convegno Internazionale “Creatività, Educazione e 
cultura”, Venezia 9-11 ottobre, Istituto Enciclopedia Treccani.

Cambi, F. (1999). Perrault, il Cabinet des Fees e la fiaba moderna. In Cambi F. (a cura di). Itinerari 
nella fiaba, Autori, testi, figure. Pisa: Edizioni ETS, pp. 46-67.

Coffey, H. (2008). Critical literacy. Retrieved, 5(13).

Connell, R., & Sassatelli, R. (2011). Questioni di genere. Bologna: Il mulino.

Crispiani, P. (1988). Andar per fiabe. La ricerca dell’immaginario perduto. Roma: Armando.

Cruger, K. (2017). Men Are Stronger, Women Endure: A Critical Analysis of The Throne of Glass 
and The Mortal Instruments YA Fantasy Series. Journal of Media Critiques, 3(10), 115-132.

Cusatelli, G. (1999). I Grimm e la fiaba popolare per l’infanzia; in: Cambi F. (a cura di). Itinerari 
nella fiaba, Autori, testi, figure. Pisa: Edizioni ETS, pp. 71-87.

Do Rozario, R. A. C. (2004). The princess and the magic kingdom: Beyond nostalgia, the function of 
the Disney princess. Women's Studies in Communication, 27(1), 34-59.

England, D. E., Descartes, L., & Collier-Meek, M. A. (2011). Gender role portrayal and the Disney 
princesses. Sex roles, 64(7), 555-567.

Freire,  P.,  & Macedo,  D.  (2001).  Literacy:  Reading the  word  and the  world.  Abingdon-on-Thames, 
Oxfordshire, England, UK: Routledge.

Giroux, H. (2020). On critical pedagogy. London: Bloomsbury.

Giroux, H. A. (1995). When you wish upon a star it makes a difference who you are: Children's 
culture and the wonderful world of Disney. International Journal of Educational Reform, 4(1), 79-83.

Giroux, H. A. (2001). Literacy and the Pedagogy of Political Empowerment; in Freire, P. & Macedo, D. 
(editors). Literacy: Reading the word and the world. Abingdon-on-Thames, Oxfordshire, England, UK: 
Routledge, pp. 1-27. 

Golden, J. C., & Jacoby, J. W. (2018). Playing princess: Preschool girls’ interpretations of gender 
stereotypes in Disney princess media. Sex Roles, 79(5), 299-313.

Harwood, D. (2008). Deconstructing and reconstructing Cinderella: Theoretical defence of critical 
literacy for young children. Language and Literacy, 10(2).

Haselton, M. G., Bryant, G. A., Wilke, A., Frederick, D. A., Galperin, A., Frankenhuis, W. E., & 
Moore,  T.  (2009).  Adaptive  rationality:  An  evolutionary  perspective  on  cognitive  bias.  Social 
Cognition, 27(5), 733-763.

Levy, S. R., West, T. L., Ramirez, L. F., & Pachankis, J. E. (2004). Racial and ethnic prejudice among 
children. The psychology of prejudice and discrimination: Racism in America, 1, 37-60.

  
                             161



BOBBO

Maity, N. (2014). Damsels in distress: A textual analysis of gender roles in Disney princess films. 
IOSR Journal of Humanities and Social Science, 19(10), 28-31.

Marques, J. M., Robalo, E. M., & Rocha, S. A. (1992). Ingroup bias and the ‘black sheep’ effect: 
Assessing  the  impact  of  social  identification  and  perceived  variability  on  group  judgements. 
European Journal of Social Psychology, 22(4), 331-352

Marsh, J. (2014). From the wild frontier of Davy Crockett to the wintery fiords of Frozen: changes 
in media consumption, play and literacy from the 1950s to the 2010s. International Journal of Play, 
3(3), 267-279.

McLaren, P. (2002). Critical pedagogy: A look at the major concepts. Abingdon, Oxfordshire England 
UK: Routledge/Falmer Press.

Meuchel, A. (1999). Traits and stereotypes of male protagonists in high fantasy novels as compared 
by gender  of  the  author:  a  content  analysis.  Available  on  https://cdr.lib.unc.edu/downloads/
sq87bz219.

Milani, P. (2018). Educazione e famiglie. Ricerche e nuove pratiche per la genitorialità. Roma: Carocci.

Paul, R. (2005). The state of critical thinking today. New directions for community colleges, 130, 27-38.

Pisanty, V. (1993). Leggere la fiaba. Milano: Bompiani.

Reilly,  C.  (2016).  An Encouraging Evolution Among the Disney Princesses? A Critical  Feminist 
Analysis; in Garlen, J. C., & Sandlin, J. A. (Eds) Teaching with Disney, Counterpoints, vol. 477, 51-63.

Rodari,  G.  (1997).  Grammatica  della  fantasia.  Introduzione  all’arte  di  inventare  storie.  Torino: 
Einaudi.

Rondot, F., Varano, M. (1990). Come si inventano le fiabe. Milano: Sonda.

Sattler,  E.  C.  (2016).  Fantasy:  The  Literature  of  Repetition.  Available  on  https://
macsphere.mcmaster.ca/handle/11375/20794

Stephan, M. (2016). Do you believe in magic? The Potency of the Fantasy Genre. Coolabah, (18), 
3-15.

Thompson, T. L., & Zerbinos, E. (1997). Television cartoons: Do children notice it's a boy's world? 
Sex roles, 37(5), 415-432.

Tolkien,  J.  R.  R.  (1964).  Tree  and  Leaf.  London:  Smith  of  Wootton  Major,  The  Homecaming  of 
Beorhtnoth, George Allen and Unwind Ltd.

Van Manen, M. (2016). Pedagogical Tact. Knowing what to do when you don't know what to do. Walnut 
Creek, CA: Left Coast Press. 

Vasquez,  V.  M.,  Janks,  H.,  & Comber,  B.  (2019).  Critical  literacy as a way of being and doing. 
Language Arts, 96(5), 300-311.

Weiler, K. (1988). Women teaching for change: Gender, class & power. Westport, Connecticut: Bergin 
and Garvey Publisher.

Wink, J. (2005). Critical pedagogy: Notes from the real world. New York, NY: Pearson/Allyn & Bacon.

Wolford, T. E. (2011). Maidens or Warriors: Women's Roles in Current Young Adult Fantasy Literature. 
Available on https://cdr.lib.unc.edu/concern/masters_papers/xg94ht31x.

Worley, A. (2021). Empires of the imagination: a critical survey of fantasy cinema from Georges Melies to 
The lord of the rings. Jefferson. New Caroline: McFarland & Company, Inc.

  
                             162

https://cdr.lib.unc.edu/downloads/sq87bz219
https://cdr.lib.unc.edu/downloads/sq87bz219
https://macsphere.mcmaster.ca/handle/11375/20794
https://macsphere.mcmaster.ca/handle/11375/20794
https://cdr.lib.unc.edu/concern/masters_papers/xg94ht31x

