
2021, VOL. 17, N. 38, pp. 157 - 165  ISSN 2279-9001

Abitare i luoghi dell’educazione, abitare la contiguità e 
la prossimità, mediare. 
Living educational settings and contexts, living 
closeness and proximity, mediating.
Vincenzo A. Piccione, Università degli Studi Roma Tre.

Introduzione

Abitare i luoghi dell’educazione, abitare la contiguità e la prossimità, mediare.
Viviamo un’epoca storica straordinaria, che ha visto accadere fatti temporanei del tutto 
insoliti, che ha mostrato agli occhi dei pedagogisti l’esistenza di fenomeni mai osservati 
prima, che ha chiesto all’attenzione dei pedagogisti di leggere l’impatto intensissimo di 
cambiamenti  profondi,  di  proporre  approcci  educativi  coerenti  con  gli  stili  di 
apprendimento sociali, individuali, culturali, linguistici, comunicativi, espressivi, lessicali, 
emotivi delle nuove generazioni, che esige che il  sapere dei pedagogisti mantenga una 
caratterizzazione interdisciplinare (Mortari, 2018; Nussbaum 2019; Nosari, 2017; Piccione, 
2020). Una delle risposte più interessanti alle sollecitazioni del presente proviene da due 
organizzazioni che negli obiettivi statutari prevedono l’analisi interdisciplinare del ruolo e 
dell’evoluzione del ruolo di ogni profilo professionale di cura (Palmieri,  2012; Mortari, 
2015; Iori, 2018); si tratta dell’IFSW, International Federation of Social Workers, e dell’IASSW, 

  
Autore per la Corrispondenza: Vincenzo A. Piccione, Università degli Studi Roma Tre 
E-mail: epiccione@libero.it
                                                                                   157

ABSTRACT ITALIANO
Prossimità, contiguità, reticolarità sono parole 
chiave che in questo momento storico 
assumono un ruolo intensissimo nel lessico di 
pedagogisti e educatori. Si tratta di parole 
chiave che informano gli stili educativi e socio-
educativi pensati, vissuti, integrati nelle 
complessità del presente, nella reticolarità di 
processi e fenomeni che attraversano 
cambiamenti epocali, nella sostenibilità dei 
progetti di vita culturale e sociale possibili per 
nuove generazioni così diverse dalle adulte, 
negli stili aggregativi, comunicativi, etici che 
esse selezioneranno per vivere e condividere, 
d i s s e m i n a re s c e l t e , i d e a l i , o b i e t t i v i , 
partecipazioni, motivazioni culturali e socio-
culturali. 

ENGLISH ABSTRACT 
Proximity, closeness, networkedness are 
keywords that in this historical moment assume a 
very intense role in the lexicon of pedagogists 
and educators. They are keywords that inform 
the educational and socio-educational styles 
conceived, l ived, integrated within the 
complexities of the present, within the network of 
processes and phenomena that cross epochal 
changes, within the sustainability of cultural and 
social life projects of younger generations so 
different from adult ones, within the aggregative, 
communicative, ethical styles that they will select 
to live, share, disseminate choices, ideals, 
objectives, participation, cultural and socio-
cultural motivations. 

CONTRIBUTO TEORICO



PICCIONE

International Association of Schools of Social Work, che hanno elaborato, nel 2020, i 
Global  Standards  for  Social  Work  Education  and  Training.  Le  due premesse  generali  sono 
particolarmente rilevanti;  vengono distinte due aree di riferimento per il  professionista 
dell’educazione  e  del  sociale,  un  Social  Work  in  Context  che  “refers  to  the  broader 
knowledge  that  is  required  in  order  to  critically  understand  the  political,  socio-legal, 
cultural and historical forces that have shaped social work”, e un Social Work in Practice, 
che  “refers  to  a  broader  set  of  skills  and  knowledge  required  to  design  and  deliver 
effective, ethical and competent interventions”; viene sottolineato che “The two conceptual 
components  are  interdependent,  dynamic  and  should  be  considered 
simultaneously” (IFSW & IASSW, 2020, p.11).

I contenuti specifici delle due aree non sono facilmente deducibili o, quanto meno, non 
sembrano guardare oltre la soglia della conoscenza tecnica, ma la lettura di ognuno di loro 
fa  rilevare  aspetti  interessanti:  consapevolezza  critica  e  conoscenze  sono,  nell’ordine, 
considerate essenziali. L’educatore del futuro, oltre a confermare una solida preparazione 
interdisciplinare, deve da una parte essere in grado di leggere e comprendere il significato 
e  il  ruolo  di  fenomeni,  processi,  politiche,  trattati,  realtà  culturali  del  passato  e  del 
presente, dall’altra individuare e leggere anche le nuove fonti di vulnerabilità, le ragioni 
aggiornate  di  un’etica  personale  e  professionale.  Un  micro-descrittore  dell’area  Social 
Work in Practice sembra sintetizzare l’insieme dei contenuti di tutti gli altri; un educatore 
deve  scegliere  e  realizzare  un  tipo  di  “social  work  intervention  that  is  informed  by 
principles,  knowledge  and  skills  aimed  at  promoting  human  development  and  the 
potentialities of all people”. Scambiare, promuovere, partecipare sono i verbi più usati per 
proporre contenuti e significati intensi, opportunità, giustizia, etica i sostantivi più usati 
quando si fa riferimento a un futuro sostenibile dell’umano. 

Si tratta di un documento importante, gli standards globali per l’educazione e per la 
formazione  alle  professioni  sociali  propongono  orientamenti  indispensabili,  saggi,  di 
spessore.  Giustamente,  si  sostiene  nella  premessa  al  documento,  era  necessaria  una 
profonda revisione del documento Global Definition of Social Work pubblicato nel 2014 e del 
Global Social Work Statement of Ethical Principles del 2019. Sorprende, tuttavia, la mancanza 
di  attenzione  a  qualcosa  di  molto  importante,  sorprende  che  permangano  assenze 
importanti:  l’attenzione  al  cambiamento,  l’analisi  dell’impatto  che  tutti  i  cambiamenti 
producono, la rilevazione delle correlazioni e delle connessioni, la comparazione di effetti, 
implicazioni,  l’affermazione  dell’importanza  di  una  pedagogia  che  perfezioni  la  sua 
identità  interdisciplinare.  Viene,  per  esempio,  citata  la  necessità  di  pensare  a  un 
professionista  del  sociale  che  partecipi  ai  processi  di  cambiamento  e  si  occupi  delle 
trasformazioni  climatiche  del  pianeta,  viene  indirettamente  promossa  l’idea  di  un 
professionista  che  partecipi  al  rinnovamento  culturale  necessario  per  affermare  il 
paradigma  della  giustizia  riparativa  rispetto  al  paradigma  della  giustizia  retributiva 
(Patrizi,  2019),  ma  non  si  parla  dell’insieme  delle  ragioni  di  quella  partecipazione. 
Soprattutto,  sarebbe desiderabile  un nuovo salto di  qualità,  una profonda analisi  delle 
caratteristiche dell’approccio e del profilo professionale dell’educatore alla relazione con la 
persona che gli viene affidata, un superamento della pur esauriente e interessante lista di 
competenze, abilità, capacità. Anzi, addirittura, sarebbe desiderabile una restituzione di 

  
                                                                                    158



PICCIONE

senso  dell’umano  (come  espressione,  in  estrema  sintesi,  dell’agire  da  collettività  di 
individui  consapevoli,  pronti  a  pensare  e  progettare  il  futuro  comune)  alle  ragioni 
dell’agire professionale, al significato delle scelte personali e professionali, alla costruzione 
di un approccio di cura, alla lettura delle caratteristiche della cura educativa. Per questo, in 
questo contesto, verranno osservati, letti, commentati nodi tematici marcatamente legati 
alla caratterizzazione della cura, al significato della contiguità e della prossimità, all’esser-
ci  -  come  educatore  che  realizza  l’azione  intenzionale  e  consapevole  della  cura  -  e 
all’essere-con dell’educatore che accompagna, pensa, legge con la vista e l’udito, ascolta 
con l’udito e la vista, tocca con mano la narrazione verbale e non verbale della persona che 
gli viene affidata.

La prossimità e la contiguità

La prossimità e la contiguità devono tornare a caratterizzare stili sociali, stili etici, stili 
educativi, stili cognitivi; in altre parole: devono assumere un ruolo reticolare e trasversale 
nei  percorsi  di  maturazione  personale  e  sociale  di  giovani  generazioni  e  di  nuove 
generazioni  di  educatori,  insegnanti,  adulti,  così  come,  più  in  generale,  nelle  analisi 
fenomenologiche dei cambiamenti, nelle lettura dell’evoluzione degli standard etici sociali 
e professionali, nelle attribuzioni di senso dell’umano a nuovi paradigmi culturali, nella 
rilevazione delle fonti di sostenibilità dei progetti di vita di giovani generazioni e di nuove 
generazioni di educatori, insegnanti, adulti. Di fatto, dalla loro intensità e dalla percezione 
della  loro  intensità  dipende  la  possibilità  di  ridurre  l’impatto  di  processi  e  fenomeni 
preoccupanti per il versante educativo; per questo, qui di seguito, osserverò alcuni di quei 
processi e di quei fenomeni e sottolineerò perché siano portatori di preoccupazioni per il 
versante educativo, in che modo e in nome di cosa la loro presenza e l’impatto da loro 
prodotto debbano essere contrastati.

L’artificializzazione dei rapporti con la cultura, con il sapere, con le idee, con gli ideali, 
hanno sollecitato l’illusione che la riduzione della complessità al sommario, al concreto e 
al  pratico  sia  portatrice  di  pragmatismo,  verità,  concretezza.  A  questo  proposito, 
innanzitutto,  Martha  C.  Nussbaum  rileva  la  generalizzazione  di  un  approccio 
internazionale che ha privilegiato nell’educazione, nell’istruzione, nella formazione una 
“idea del profitto; [molti Paesi] e i loro sistemi scolastici stanno accantonando, in maniera 
del tutto scriteriata, quei saperi che sono indispensabili a mantenere viva la democrazia. Se 
questa tendenza si protrarrà, i Paesi di tutto il mondo ben presto produrranno generazioni 
di docili macchine anziché cittadini a pieno titolo” (Nussbaum, 2011, p. 21). Si tratta di un 
aspetto  delicato  e  rilevante,  connesso  al  tema  della  presunta  adesione  a  un  modello 
culturale per il  quale l’università sarebbe il  serbatoio del mercato del lavoro e dunque 
dovrebbe meglio piegarsi alle sue esigenze. In altre parole, questo orientamento cancella 
con un colpo netto di spugna qualsiasi idea dal valore educativo che si basi su obiettivi 
fondamentali:  lettura critica dei  saperi  che consenta di  reperire soluzioni  a  problemi e 
imprevisti, lettura critica delle relazioni sociali e rispetto delle individualità per interagire 
in  un  gruppo  e  condividerne  mete,  per  accogliere  le  differenze,  per  manifestare 
responsabilità civile, per ridurre la presenza di stereotipi. A questo problema è connesso 
un insieme di altri aspetti che destano preoccupazioni; i più rilevanti sono legati, da un 
  
                                                                                    159



PICCIONE

lato, alla confusione tra pedagogia e didattica, fra metodo e sequenza di azioni tecniche, e, 
dall’altro lato, alla mancata percezione del cambiamento e della irreplicabilità di sistemi di 
insegnamento basati sul puro trasferimento di nozioni da parte di un detentore di saperi a 
un ricevitore. Per noi, in questo caso, la prossimità e la contiguità sono categorie legate 
tematicamente alla qualità civile di macro-contesti e micro-contesti sociali, alla costruzione 
di  un sé riflessivo,  senz’altro anche all’educazione di  genere,  all’educazione emotiva e 
affettiva, perfino al principio della sospensione del giudizio.

L’allontanamento da un’idea ragionata di educabilità e sostenibilità ha fatto pensare che 
il buon senso o la banalizzazione o la psicologizzazione possano sostituirsi a un approccio 
pedagogico e all’educazione del sé sociale e individuale. Sembra che quell’adulto che sta 
delegando il suo ruolo educativo o ha già abdicato al suo ruolo educativo pensi, come 
rilevano, fra gli altri, Bruner (2003), Cambi (2006), Castells (2003), Gardner (2014), Morin 
(2000)  e  come ho sottolineato altrove (Piccione,  2012,  2020),  che bambini  e  adolescenti 
apprendano  come  tecnici  della  memorizzazione  piuttosto  che  attraverso  esplorazione, 
concentrazione,  sperimentazione,  processi  di  riflessione,  elaborazione,  ragionamento, 
selezione,  deduzione,  attribuzione  di  senso  e  significato,  simbolizzazione,  astrazione, 
percezione del mondo. E ancora: sembra che quello stesso adulto ritenga che i modelli di 
comunicazione  adottati  da  bambini  e  adolescenti  siano  basati  su  assenza  di  dialogo 
interiore e mancanza di capacità introspettive. Il contesto problematico di questo aspetto è 
particolarmente intenso ed è strettamente legato alla cura, al prendersi cura, dunque in 
maniera indissolubile alla prossimità e alla contiguità. Luigina Mortari ne parla in termini 
di  maniere  d’essere  e  ne  lega  i  contenuti  con  le  categorie  della  “ricettività”  e  della 
“responsività”, perfino, correttamente, con un approccio etico alla relazione educativa: 

Per  ricettività  intendo il  fare  posto  dentro  la  propria  mente  all’essere  dell’altro  e  per 
responsività il mettere in atto azioni concrete a favore dell’altro. Ricettività e responsività 
sono disposizioni essenziali della coscienza di chi agisce con cura [...] Per agire bene nella 
relazione cli cura è necessario acquisir conoscenza di quello che accade e l’attenzione come 
concentrazione sull’esterno consente di acquisire conoscenza della realtà [...] Aver attenzione 
è avere considerazione dell’altro. Proprio per questa sua tensione verso l’altro, l’attenzione è 
un gesto etico” (Mortari, 2015, pp. 177-178). 

Prossimità e contiguità, dunque, hanno bisogno innanzitutto di attenzione intensa ai 
dettagli, di partecipazione, motivazione alla partecipazione e all’interazione, disponibilità 
visibile e tangibile, disponibilità allo scambio dello sguardo, interesse visibile e tangibile 
all’intesa, tensione verso l’altro, consapevolezza del ruolo, pensiero centrato sulla qualità 
della relazione, impegno etico visibile e tangibile.

Le  generalizzazioni  rappresentative  della  valutazione  scolastica  hanno  sollecitato 
l’illusione che le complessità dei comportamenti,  delle azioni,  dei pensieri possa essere 
semplificata  e  risolta  da  soluzioni  meccaniche  o  sommative,  da  esclusive  richieste  di 
performance. Certo, è vero, certe generalizzazioni sono anche responsabilità di una voce 
pedagogica  poco  sollecita  nel  rilevarle;  certo,  la  pedagogia  ha  la  necessità  di  rivedere 
strategie, metodi, tecniche, strumenti pensati e scelti per questo presente, di restituire al 
pensiero una centralità all’interno del percorso di maturazione di un “portatore di una 
testa ben fatta” (Morin, 2000, pp. 13, 15, 18), di ribadire la sua intensità interdisciplinare, di 
  
                                                                                    160



PICCIONE

proporre l’idea dei saperi come di contenuti interessanti dinamicamente integrati con idee, 
pensieri, connessioni, manipolazioni, associazioni, distinzioni, rappresentazioni, usabilità 
diverse. Riflettendo proprio in questa direzione, Franco Cambi lo ha sostenuto in maniera 
chiara:  “La  pedagogia  si  è  fatta  “un’altra  cosa”  rispetto  al  suo  modello  passato:  si  è 
ridescritta in termini empirici, si è articolata su varie scienze, si è posta il tema della sua 
unità di sapere come problema, ma soprattutto ha predisposto un sapere tecnicamente più 
efficace,  pensato  sull’esperienza  e  per  l’esperienza,  per  guidarla,  per  modificarla,  per 
pianificarla. Tra empirismo (scienza empirica) e tecnologia si è disposta la nuova identità 
della pedagogia, provocando un ampio riassestamento di tutto il suo fronte teoretico. È 
nata una pedagogia caratterizzata in modo assai diverso rispetto al passato e che vive ora 
attraverso il filtro scientifico-tecnico il suo stretto rapporto con la pratica. Ed è con questo 
modello di pedagogia che la ricerca educativa attuale deve lavorare, assumendolo come 
propria guida” (Cambi, 2006, pp. 342-343). Prossimità e contiguità, dunque, hanno bisogno 
anche  di  accompagnare  il  pensiero,  la  riflessione,  la  spiegazione,  l’interpretazione,  il 
commento, l’abitudine a cercare occasioni per pensare, riflettere, con una mente al plurale, 
con la mente bruneriana a più dimensioni (Bruner, 2003), capace di integrare scienza e 
sapienza,  sapere  empirico-produttivo  e  sapere  della  riflessività  e  del  senso,  con 
un’intelligenza al plurale che integra e coordina le intelligenze proposte da Gardner con le 
intelligenze emotiva, intuitiva, critica, estetica. In questo caso, insomma, le categorie della 
prossimità e della contiguità devono accompagnare sia il  pensiero che usa i  saperi per 
elaborare deduzioni,  commenti,  idee,  sia  il  pensiero che percepisce il  valore delle  idee 
come  strumenti  di  mediazione  e  relazione  con  l’altro  da  sé,  sia  il  pensiero  che 
contestualizza e non separa.

L’inaridimento dei rapporti con il sé profondo hanno a volte sollecitato l’illusione che la 
presenza  e  la  visibilità  del  senso  dell’umano  dipendano  dalla  visibilità  sul  web  o  da 
comportamenti  eccentrici;  credo  che  un’analisi  particolarmente  significativa  sia  stata 
recentemente proposta da Howard Gardner in La generazione app; Gardner pone tre temi 
effettivamente  rilevanti  all’attenzione  di  pedagogisti  e  educatori.  Egli  sostiene  che  è 
necessario, in questo momento storico, analizzare in profondità i cambiamenti profondi 
già vissuti da bambini e adolescenti in relazione al senso e alla percezione dell’identità 
personale, alle relazioni di intimità, al modo in cui usano l’immaginazione. Effettivamente, 
Gardner,  con  le  sue  osservazioni,  coglie  l’umano;  soprattutto,  indirettamente,  invita 
pedagogisti  e  educatori  ad ascoltare  la  voce  di  generazioni  diverse  per  comprenderne 
bisogni  educativi  e  formativi  senza  proiettarne  su  di  loro  un’idea  professionale 
standardizzata,  senza  ritenere  che  la  performatività,  l’unicità  della  risposta  corretta, 
l’esattezza siano le priorità della loro-vita-che-prende-forma. Prossimità e contiguità,  in 
questo  caso,  sono  impegnate  per  partecipare  alla  costruzione  di  un  pensiero  sociale 
impegnato, motivato, lucido, chiaro; sono impegnate anche per evitare il rischio

- di  proporre  al  mondo  un  sé  confezionato  (Gardner,  2014,  pp.  70-79),  frutto  dal 
desiderio di apparire desiderabile,  preferibile e interessante secondo canoni socio-
culturali diffusi;
- della  solitudine  e  della  solitarietà,  (Piccione,  2012,  pp.  94-104),  determinato 
dall’assenza di strumenti personali necessari per partecipare consapevolmente, per 

  
                                                                                    161



PICCIONE

sentire  di  appartenere  a  un  contesto  sociale,  per  sentirsi  capaci  di  interagire  con 
comportamenti, atteggiamenti, idee, scelte personali e un lessico appropriato; inoltre, 
determinato dalla distanza percepita fra il sé desiderabile e il sé vissuto;
- di una povertà culturale  che naturalmente produce gli effetti supplementari della 
limitazione di contributi personali, di pensieri originali, di senso critico.

L’azzeramento del senso e del valore della memoria e della progettualità individuale e 
collettiva hanno poi sollecitato l’illusione che l’idea di apparire, sembrare, mostrarsi solo 
in un “qui” e in un “ora” possa prevalere a lungo non tanto sull’idea di sapere, saper 
essere,  saper  fare,  quanto  sul  prendersi  cura  di  un pensiero,  di  una  riflessione,  di  un 
progetto di vita individuale e sociale. Contestualmente, la mancata rilevazione degli effetti 
prodotti  a  carico  della  relazione  con  se  stessi  per  la  possibilità,  totalmente  nuova,  di 
conservare tracce indelebili della storia di sé, della narrazione e della narrabilità del sé e 
del sé sociale ha lasciato che l’attenzione si concentrasse solo sul patrimonio tecnico di 
strumenti tecnologici in grado di conservare grandi quantità di immagini. Al contrario, la 
sola usabilità  di  strumenti  tecnologici  avanzati  in grado di  promuovere una articolata, 
profonda,  diversificata,  intensa  ricostruzione  di  una  storia  personale  ha  permesso  di 
rendere solida la percezione del sé storico, dei cambiamenti propri, dei luoghi e dei tempi 
del  vissuto  proprio,  delle  voci  appartenenti  al  vissuto  proprio.  Ha  perfino  permesso 
processi di comparazione fra significato attribuito alla breve storia personale, alla storia 
personale altrui, alla narrazione, alle grandi narrazioni. Prossimità e contiguità, qui, hanno 
un ruolo importantissimo nel far percepire vicini, personali, condivisi un vissuto e il suo 
valore. In concreto: se, da una parte, la costruzione della storia di sé usa, nel presente, 
strumenti potenzialmente in grado di contribuire alla costruzione della percezione di sé e 
dell’immagine  di  sé,  dall’altra,  l’uso  di  strumenti  lessicali,  comunicativi,  riflessivi 
perfezionati nel tempo promuovono integrazioni reticolari con i processi che danno vita 
alla percezione del significato delle grandi narrazioni, perfino al significato delle grandi 
narrazioni  postmaniane,  di  nuova  vitalità.  L’attribuzione  di  senso  alla  nostra  storia 
formativa,  alla  nostra  maturazione,  al  nostro  diventare  adulti  capaci  di  ragionamento 
critico, al nostro essere uomini e donne, è ovviamente in stretta interdipendenza con la 
motivazione ad apprendere e con la profondità delle tracce che quanto apprendiamo lascia 
impresse  nei  nostri  stili  cognitivi,  sociali,  comunicazionali,  relazionali,  emotivi, 
professionali, ecc. Il nostro stesso riconsiderare sistematico cosa sappiamo essere e quanto 
sappiamo, sappiamo fare, sappiamo dire, ci restituisce una rielaborazione profonda che 
passa attraverso il dialogo con noi stessi e la narrazione con gli altri da noi. Uno dei rischi 
possibili,  per  il  pensiero  pedagogico  contemporaneo,  è,  a  mio  avviso,  in  alcune 
considerazioni apparentemente banali: a livello teorico e intellettuale, abbiamo imparato a 
definire la grande importanza esistente nella relazione fra il  sé e l’altro da sé,  ma non 
siamo riusciti con la stessa intensità e profondità a ri-definire i contenuti, le ragioni e i 
significati del noi e degli altri da noi, siano essi microgruppi o macrogruppi. Cioè: il punto 
di  vista  pedagogico  ha  colto  nel  segno  proponendo  l’alto  valore  formativo  del 
rafforzamento del sé singolare, unico, irripetibile, e del suo rapporto con l’altro da sé, ma 
rischia di  trascurare una specifica attenzione al  plurale,  al  multiforme, al  poliedrico.  E 
ancora: la più breve narrazione personale, la più lineare, perfino quella apparentemente 

  
                                                                                    162



PICCIONE

più semplice ha in sé un valore in termini storici, geografici, rappresentativi, ha il valore di 
patrimonio, ha il valore di testo comunicato, raggiunge l’obiettivo di darci informazioni su 
luoghi  e  momenti  vissuti  o  dimenticati  o  ignorati  del  passato  e  del  presente.  Ma  la 
narrazione, per la pedagogia e la didattica, non può essere solo questo, non può essere 
strumento  dal  significato  psicologico,  socio-culturale  e  storico,  deve  anche  essere 
narrazione della cultura, dei saperi: “Ambiente invisibile in cui siamo totalmente immersi, 
la  cultura  dà  forma  e  sostanza  all’esistenza  umana.  Noi  guardiamo  il  mondo  e  gli 
accadimenti  attraverso  di  essa  e  li  riteniamo  oggettivi  nella  loro  consistenza  e 
configurazione in quanto colti in modo apparentemente diretto e immediato. Così non ci 
rendiamo conto che, invece, noi guardiamo il mondo adottando una prospettiva specifica: la 
nostra cultura. La cultura non è l’eredità sociale dei nostri antenati. Non è il patrimonio di 
conoscenze, di pratiche e di valori tramandatoci dai genitori e dagli insegnanti. E non è 
una “cornice  oggettiva” al  cui  interno collocare  la  nostra  vita” (Anolli,  2006,  p.  4).  La 
valorizzazione culturale di una narrazione non può evidentemente essere sostenuta da 
un’idea della cultura come «cornice oggettiva», perché resterebbe un’idea superficiale che 
non leggerebbe l’ambiente invisibile in cui siamo totalmente immersi e che dà forma e 
sostanza alla nostra esistenza, alle nostre idee, ai nostri pensieri, li condiziona, li informa, li 
fa respirare e crescere, permette di percepire le culture come sistemi, luoghi di interazione, 
reti  di  risorse.  È  sempre  in  quell’ambiente,  cioè,  che  viene  strutturato  e  diventa 
riconoscibile il nostro lessico mentale, e soprattutto è in quell’ambiente che il ruolo del 
lessico mentale assolve alle sue funzioni chiarificatrici, referenziali, riflessive, propositive; 
è sempre in quell’ambiente che il nostro personale lessico mentale ci consente di descrivere 
e  manipolare  ogni  sapere  formale,  informale,  non  formale,  e  soprattutto  è  in 
quell’ambiente  invisibile,  come  anche  Anolli  sostiene,  che  la  nostra  mente  diventa 
multiculturale perché impara a leggere e commentare sia un altro ambiente invisibile e 
immateriale e un uomo altro da sé, sia a leggere e commentare se stesso nel suo proprio 
ambiente invisibile e immateriale. È chiaro che per Anolli l’eventualità di essere incapaci 
di leggere e commentare non determina solo l’impossibilità di far esistere e vivere una 
mente multiculturale, ma soprattutto di far esistere una cultura da leggere e commentare; 
in altre parole: essendo la cultura un ambiente invisibile e immateriale, è possibile che 
l’attenzione  nei  suoi  confronti  possa  gradualmente  sfumare  nel  tempo  o  che  esistano 
momenti storici nel corso dei quali l’attenzione nei suoi confronti si affievolisce. In breve: 
non permettere ad una mente multiculturale di esistere vuol dire perdere la possibilità che 
l’umano  possa  esistere;  vuol  dire  ripetere  un  errore  che  l’uomo  ha  già  commesso  in 
passato, quando ha ritenuto che una cultura fosse migliore di un’altra, che la sua voce 
avesse significati più importanti di altri, quando ha pensato che una mente dovesse essere 
solo culturale e non multiculturale.

Implacabili processi di nemicalizzazione dell’altro da sé hanno sollecitato l’illusione che 
la possibilità di giudicare l’altro dia valore a un pensiero, a una posizione, a un’idea del 
mondo, a un sé sociale e individuale; in realtà, “El desarrollo social y emocional sano pasa 
por afrontar la crudeza con la que se presenta la triada temor-dominio-violencia y sustituirla 
por  la  triada confianza-empatía-perdón” (Dans Alvarez De Sotomayor & Muniz Alvarez, 
2021, p. 22). Prossimità e contiguità, qui, raccolgono quanto abbiamo proposto fin qui; di 

  
                                                                                    163



PICCIONE

fatto,  la  cultura  narrabile  e  la  narrazione,  i  processi  di  lettura  della  storia  personale 
diventano strumenti in grado di sollecitare

- processi  di  mediazione individuale  e  sociale,  in  quanto connessi  a  significati  e 
valori,  idee  e  innovazioni,  che  vengono  elaborati  e  compresi  da  ognuno  e 
attraversano una costante riconsiderazione collettiva;
- processi di partecipazione e costruzione sociale, in quanto connessi a significati e 
valori, idee e innovazioni, che vengono comunicati, vissuti, riconsiderati, modificati, 
aggiornati;
- processi  di  mediazione  tematica  individuali  e  sociali,  organizzati  per  livelli 
ipertestuali di diversa complessità;
- processi  di  mediazione  simbolica  individuali  e  sociali,  in  quanto  connessi  a 
significati e valori, idee e innovazioni che attraversano un costante aggiornamento 
lessicale, linguistico, rappresentativo. 

E  ancora,  per  un’ultima  connotazione:  prossimità  e  contiguità  consentono  di  fare 
riferimento a parole chiave importanti; per la cura nella relazione educativa sono necessari 
uno stile verbale e non verbale aperto, flessibile, disponibile, evidentemente sincero, uno 
stile  lessicale  chiaro,  trasparente,  mai  ambiguo,  uno  stile  comunicativo  che  veicoli 
accoglienza,  fiducia,  disponibilità all’incontro sociale e mentale,  alla sintonia.  Alla cura 
nella relazione educativa sono necessari 

concentrazione  ...  [spostamento  di]  interesse  da  sé  all’altro  ...  riconoscimento  del  valore 
dell’altro”; nella cura della relazione educativa “prestare attenzione si attualizza non solo con 
lo sguardo, ma anche con la parola, sia con la parola detta sia con la parola taciuta: il silenzio 
che lascia posto alla parola dell’altro.  ...  L’ascoltare implica che l’altro prenda la parola e 
l’ascolto diventa azione di cura quando sa restituire all’altro la considerazione per quanto sta 
dicendo  a  noi.  …  L’ascoltare  autentico  non  è  il  semplice  mostrare  di  raccogliere  il  dire 
dell’altro, ma l’essere tesi a comprendere e ad accogliere il senso possibile di questo dire; per 
questo, ascoltare è far risuonare dentro di sé il dire dell’altro: una presenza aperta e riflessiva 
allo stesso tempo. Solo quando la postura della mente è aperta e riflessiva, l’ascolto diventa 
uno spazio aprente, che genera spazi di incontro (Mortari, 2015, pp. 180-188).

Bibliografia

Anolli, L. (2006). La mente multiculturale. Roma – Bari: Laterza.

Bruner, J. (2003). La mente a più dimensioni. Roma - Bari: Laterza.

Cambi, F. (2006). Manuale di storia della pedagogia. Roma - Bari: Laterza.

Castells, M. (2003). Volgere di millennio. Milano: EGEA.

Dans  Alvarez  De  Sotomayor  I.,  &  Muniz  Alvarez  E.M.  (2021).  El  perdón  como  forma  de 
aprendizaje,  Estudios  Sobre  Educacion,  Revistas  Cientificas  de  Educación  en  Ried,  40,  9-25.  DOI: 
10.15581/004.40.

Gardner, H. (2014). La generazione app. La testa dei giovani e il nuovo mondo digitale. Milano: Feltrinelli.

  
                                                                                    164



PICCIONE

IFSW & IASSW. (2020). Global Standards for Social Work Education and Training https://www.iassw-
aiets.org/wp-content/uploads/2020/11/IASSW-Global_Standards_Final.pdf

Iori,  V. (Ed.) (2018).  Educatori  e  pedagogisti.  Senso dell’agire educativo e riconoscimento professionale. 
Trento: Erickson.

Morin, E. (2000). La testa ben fatta. Riforma dell’insegnamento e riforma del pensiero. Milano: Raffaello 
Cortina.

Mortari, L. (2015). Filosofia della cura. Milano: Raffaello Cortina.

Nosari, S. (2017). Pedagogia del cambiamento. Torino: UTET.

Nussbaum, M.C. (2011). Non per profitto. Perché le democrazie hanno bisogno della cultura umanistica. 
Bologna: Il Mulino.

Nussbaum, M.C. (2019). Giustizia sociale e dignità umana. Bologna: Il Mulino.

Palmieri  C.  (20124).  La  cura  educativa.  Riflessioni  ed  esperienze  tra  le  pieghe  dell’educare.  Milano: 
FrancoAngeli.

Patrizi P. (2019). La giustizia riparativa. Roma: Carocci.

Piccione,  V.A.  (2012).  Mappe  educative  e  formative  1.  I  nuovi  setting  pedagogici.  Roma:  Aemme 
Publishing.

Piccione, V.A. (2020). Pensiero, significato, cura, ovvero restituire alla pedagogia l’intensità della 
sua voce interdisciplinare, Lifelong, Lifewide Learning, 16(35), 399-409.

  
                                                                                    165


