
16

2005, VOL 1, N. 3 ISSN 2279-9001 

CONTRIBUTO TEORICO 

La sfida educativa dell'identità adulta nella comunica-
zione mondializzata 

Viviana Colapietro 

L’identità dell’adulto oggi mostra di essere dotata di una sorta di plasticità rispetto ai mutamenti 

continui, che ogni società mette in atto, nei suoi processi di cambiamento. Essa ne definisce anche, 

valutandoli, gli effetti, nei quali ogni uomo adulto e non, si trova coinvolto. Di qui è facile affer-

mare che oggi, molto più che in passato, l’adulto si trova immerso, nei suoi percorsi di vita in un 

dualismo analitico che dovrà sperimentare e, al tempo stesso vivere e che lo mette anche in rela-

zione al suo sé, agli altri e alle condizioni strutturali e congiunturali che lo stesso cambiamento 

comporta. 

 Ciò ha indotto molti a parlare di società globale, intendendo con essa l’insieme dei processi di 

intersezione spazio temporali, di presenza-assenza del soggetto-uomo tra eventi e contesti sociali 

diversificati. In altri termini la partecipazione dell’uomo e la sua accresciuta capacità di mobilità 

virtuale, mettono in relazione le forme di socializzazione con i bisogni di socialità; tale relazione 

può definirne le trasformazioni quantitative e qualitative, dandone immagini di discontinuità tra 

le esperienze di vita quotidiana che non trovano collocazione spazio-temporale definita e che per-

tanto aumentano la vicinanza-lontananza tra uomini che non condividono codici, simboli, riti, 

economie, politiche, in una parola culture. 

 Le tecnologie avanzate di comunicazione, che  consentono di annullare le distanze fisiche, grazie 

all’essere ora, qui e altrove, in  realtà non possono riuscire ad annullare la diversificazione delle 

esperienze dei soggetti rispetto alle acquisizioni pregresse delle categorie culturali agite. Il perce-

pirsi soggetto-oggetto della globalizzazione, può diventare una minaccia di frammentazione che 

dà sempre meno senso all’aspetto soggettivo, unico e irripetibile che ogni esperienza individuale 

comporta. “La verità dell’esperienza non coincide più con il luogo in cui essa avviene” (Jameson, 

1989:349). 

 Le transizioni culturali accelerate dalle moderne tecnologie sono spesso fonte di conflitto, di con-

traddizioni e di incertezza; il pericolo del corto circuito l’uomo adulto lo vive molto intensamente, 

il che comporta l’aumento dello stress e delle nevrosi, della marginalizzazione, della frantumazio-

ne, in una parola, di nuove forme di alienazione. Un’alternativa etica, sia per il consumatore, sia 

per il produttore di informazioni dovrebbe assumere la direzione, responsabilmente accettata, di 

una concettualizzazione triadica tra identità adulta, comunicazione e etica: trasformare, cioè, il 

rischio in risorsa; ne consegue una sospensione culturale in cui convivono coesistendo, il punto di 

partenza e il punto di arrivo di un processo culturale più ampio e complesso, che addita il sog-

getto come inalienabile perno di riferimento. 

 Come scrive Scribner (1995:78) “l’attività principale di tutti gli esseri umani, dovunque si trovino, 

è di estrarre significati dal loro incontro con il mondo” negli scenari dell’apprendimento informa-

le e non formale, nelle situazioni di vita in cui scorgere un’attribuzione di senso, grazie anche 

all’attivazione dei meccanismi riflessivi, che offrono un contributo nella direzione di una media-

zione inclusiva di un possibile patrimonio  culturale comune, costruito sulla memoria civica di 

appartenenza a gruppi non omogenei.  Si può parlare con Gadamer (1983:356) di “fusione di oriz-

zonti” pur salvaguardando tutto ciò che è individuale; la sfida educativa che ne consegue, ri-

spetto a un’identità adulta è metafora di un approccio e di una metodologia capaci di porre alla 



17

2005, VOL 1, N. 3 ISSN 2279-9001 

realtà che ci circonda, nuovi interrogativi, con l’obiettivo di andare oltre il già dato, oltre quelle 

terminologie e definizioni che trovano largo consenso, oltre quegli stessi presupposti teorici da 

cui molte ricerche partono, senza, peraltro, mettere in discussione alcun assunto, oltre la conferma 

dei discorsi e delle rappresentazioni dominanti e nella società e nelle scienze sociali. Ciò sta a si-

gnificare rottura e superamento del ‘centrismo culturale’ e al tempo stesso ascolto e dialogo e, for-

se anche, negoziazione di fasi di ri-collocazione nei processi storici e di concretezza operativa 

dell’agito adulto, al di là da ogni assuefazione che privi l’essere adulto di quelle capacità che lo 

rendono specifico, particolare e anche comune e universale. La narrazione come metodologia, ad 

esempio, offre all’adulto, ogni volta, qualcosa di finito perché attività limitata nello spazio e nel 

tempo, tuttavia lo colloca anche in uno spazio di connessione infinita: ogni qual volta l’adulto si 

narra, nelle scritture memoriali, entra nella infinità delle cose e dei mondi possibili; ogni cosa si 

relaziona con un’altra in un intreccio o semplicemente in una trama di cui egli stesso fa parte, nel-

la comunità dei narratori che lo trascende. 

 Le storie di vita diventano, così, non immutabili e definitive ma ricollegabili, attraverso la rifles-

sione sui diversi eventi, e rese comprensibili anche dagli altri. Gli eventi ricordati e trasformati 

emozionalmente e linguisticamente diventano dipendenti dalla infinità dei contesti reali e inter-

pretativi, tenuto conto che ogni interpretazione dipende, a sua volta, dalla sua stessa inscrizione 

nel quadro delle gerarchie concettuali  che ciascuna tradizione culturale comporta, centrata sulla 

partizione tra dominio teoretico e dominio pratico. 

 Nella globalizzazione pare quasi si voglia legittimare la potenza dell’identità e il suo diritto a ri-

velarsi in tutta l’ambiguità che la rappresenta. Il problema del disagio interculturale nel senso di 

economico, politico, religioso e quant’altro esprima la differenza tra popoli, (mentre scrivo ap-

prendo di un ulteriore attentato a Sharm el Sheik) esplode nella nostra società ‘postmoderna e 

multietnica’, ‘globale, mondiale e/o planetaria’, laddove si sbandiera, grazie alle avanzate tecnolo-

gie comunicative, l’accorciamento degli spazi culturali e l’interconnessione sempre più veloce, 

ponendo sotto gli occhi di tutti gli enormi problemi del complesso paradigma politico. In tale sce-

nario la sfida educativa al fine di una costruzione della identità adulta va situazionata in uno spa-

zio concreto e in un tempo determinati; senza assolutizzazioni ci sentiamo di affermare che se una 

inversione e conversione di tendenza si dovrà pur fare, sarà necessario esprimerla nella direzione 

di un’etica mondiale umana, in cui si possa valutare responsabilmente il diritto all’autodifesa e 

alla libertà come esperienze di vita delle identità, per l’intero arco vitale, ovvero dei soggetti che 

esprimono un bisogno formativo non di virtualizzazione, bensì di attualizzazione. 

 Lo spostamento che la virtualizzazione, infatti, comporta del centro di gravità ontologico dell’i-

dentità, provoca una co-esistenza problematica e conduce l’uomo ad affermarsi come alterità on-

nipotente che mette a nudo la propria natura ibrida, un tempo appannaggio esclusivo della mito-

logia. L’ibrido come mostro di con-fuse nature, generi, specie, che dis-integra le frontiere tra il sé 

e l’altro, (Marchesini, 2002:205). Se le ‘chimere’ siamo noi, uomini e donne del ventunesimo seco-

lo, “l’instabilità endemica dei mondi della vita… è la causa ultima della crisi attuale della repub-

blica” (Bauman, 2000:181). 

 L’assenza di memoria comune, la frammentazione, le biografie singolarizzate dalle esperienze 

individuali, la sconnessione dei processi che si de-compongono, sono tutti sintomi di tensione so-

ciale di conflitti, per così dire territoriali ma più appropriatamente identitari, che esplodono nel 

tentativo di ristabilire un contesto collettivo di ri-composizione. L’agire umano è un agire riflessi-

vo, o come lo definisce Herder (1971:68) “sensato”; la riflessione, la ragione, il linguaggio, tutto 

ciò che possiamo definire attività creativa e creatice al tempo stesso, di cultura, costituiscono un 



18

2005, VOL 1, N. 3 ISSN 2279-9001 

risarcimento, un riscatto della  ‘fissità biologica’ dell’essere umano. (Pansera, 2001:60) La comples-

sità culturale che ci pone di fronte un’ identità pendolare, in cui le cornici istituzionali si fanno 

garanti dei rapporti sociali e di potere, dove la relazione si esercita nei luoghi e con gli interlocu-

tori del momento (Maher, 1994), pone il problema della ri-creazione di spazi personali dei sog-

getti che introduce, come sostiene Appadurai (2001:203) al problema del culturalismo, intendendo 

con esso quel movimento che consapevolmente implica le identità nel loro formarsi, e, siamo 

dunque al nocciolo del discorso: se la ricerca attuale in educazione, e nello specifico di educazione 

in età adulta, ha come condizione la ’disseminazione’ (Deridda), occorrerà neutralizzare la per-

manenza come ambito interpretativo, per non consentire alle tecnologie di privare l’essere-uomo 

della sua stessa antropologia. La filosofia che sta alla base di un discorso di mondializzazione non 

può che non essere una filosofia paidetica che veleggia oltre i porti dei bisogni.  L’utopia del no-

stro secolo può essere la democrazia come ideale regolativo o in assenza di criteri preesistenti 

dobbiamo costruire nuovi percorsi? L’uomo-attore e non spettatore può essere rappresentativo 

della sintesi trascendentale tra soggetto e oggetto? Siamo in presenza di una epistemologia critica, 

per l’educazione dell’adulto, dotata di uno spazio ermeneutico, antidogmatico. 

 Lo sviluppo dei saperi complessi non fanno altro che produrre logiche d’insieme, che aumentano 

sempre più le distanze tra i popoli. Una sfida potrà essere quella di un umanesimo planetario che 

pone la propria centralità  progettuale nel protagonismo dei soggetti. 

 I punti di intersezione, intesi come principi ispiratori del Life Long Oriented (che pone in essere 

l’aspetto pervasivo dell’educazione degli adulti, in quanto processo tra formale, informale e non 

formale, centrato sul soggetto e su i suoi percorsi privati di apprendimento) saranno rappresenta-

ti dagli aspetti culturali tout court, rispetto ai codici simbolici e alle categorie culturali antropolo-

giche; dagli aspetti culturali strumentali che delineano l’andamento dello sviluppo e del sottosvi-

luppo, ben rappresentati dalle economie di mercato, rispetto ai codici economici, politici e tecno-

logici; infine, dagli aspetti culturali, paradossalmente, naturali, quelli che investono cioè, sulla tu-

tela e conservazione del bene naturale, rispetto ai codici ecosistemici. Al Life Long Learning riser-

viamo, invece, il porre in essere l’aspetto verticale dell’educazione degli adulti, ovvero di progetto 

formativo centrato, strutturato e formalizzato, anche sul piano organizzativo-gestionale, come 

comunicazione e integrazione dei saperi in situazioni (contesti) spazio-temporali differenti.  

 L’offerta formativa in età adulta, in un contesto che vuol dirsi mondiale, non può limitarsi a pro-

muovere una rete tra sistemi, né soltanto a favorire l’accesso ai saperi attraverso pratiche di ap-

prendimento permanente, che si interfacci tra capacità e competenze professionali da raggiunge-

re; ciò che più necessita è l’accesso alle opportunità formative con azioni di tutoraggio e accompa-

gnamento verso la costruzione di una coscienza e consapevolezza critica e riflessiva, che da un 

lato ne evidenzia la complessità della ricerca e dall’altro la complessità di una condizione esisten-

ziale e di un ruolo sociale, quello dell’adulto, che cerca di svincolarsi dai paradigmi spazio-

temporali di stabilità a lungo attribuitogli, nei vari contesti culturali, per aprirsi a possibilità tra-

sformative che possono anche partire da premesse interpretative e da procedure descrittive, ma 

soltanto per giungere all’acquisizione generalizzata di una riflessività critica, che coniuga con-

trapposte presenze nel mondo. 

 Trovarsi e relazionarsi in un contesto mondiale implica un andare oltre il tempo e altrove rispetto 

allo spazio: siamo di fronte a uno shock semantico che trova il suo luogo, se ci viene consentito, 

nel non-luogo, nell’immaginazione come creatività e metodo e non in una  pretestuosa pretesa 

fondativa, sulla quale intessere fenomenologicamente e ermeneuticamente, la riflessività. 



19

2005, VOL 1, N. 3 ISSN 2279-9001 

 L’oltre e l’altrove, ovvero fuori dai contesti spazio -temporali, in dimensione planetaria, rispetto 

all’educazione in età adulta, rappresentano una sospensione di pensiero, un’atmosfera neutraliz-

zata che consente di esplorare i sensi e i significati da vari campi sensoriali; questi ultimi ne rap-

presentano elemento di ‘finzione’ perché più che rispondere a noi stessi, soggiacciono alla mani-

polazione che spezza il legame relazionale, spezzandone la sfera di significanza ontologica. Il vis-

suto, individuale e collettivo, è sconnesso dalla relazione diretta con la propria rappresentazione. 

L’oltre e l’altrove diventano facoltà del possibile che possono servire, come Arlecchino, più pa-

droni; ciò che importa è che comunque rappresentano una forma emancipatoria, anche se parzia-

le, dai vincoli dell’esistente; rappresentano il risveglio e il riconoscimento delle proprie potenzia-

lità e esprimono, pertanto, un atto di libertà. Decolonizzare l’immaginario, espressione cara a La-

touche, ci conduce oltre gli alfabeti dagli scenari sempre diversi, che tentano di se-durci: il risve-

glio e il riconoscimento rappresentano, in età adulta, una  rinascita, un venir fuori, arte maieutica 

di socratica memoria, dal vissuto pre-riflessivo sino al raggiungimento delle esperienze estetiche, 

può rappresentare una pista di educazione formativa per l’adulto. L’acquisizione della capacità di 

trovarsi davanti a sé, questo peculiare inter-esse, conduce l’adulto a rappresentarsi prospettica-

mente e tridimensionalmente, tra passato, presente e futuro in una spazialità scevra dalle situa-

zioni, in cui senso e significato della vita appaiono lo accomunano agli altri uomini nella com-

passione, in cui ciascun io adulto si scopre ricostruito, dinamico, non immobile. 

 Qualche osservazione, dunque, tra le tante altre possibili e di pari dignità che vogliono esprime-

re, più che altro, un disagio e un bisogno urgente per l’educazione degli adulti: seminare nuove 

passioni che diano voce a quel principio di alterità che appartiene a ciascuno di noi e che non è 

necessariamente l’altro da me, ma ‘me’ come altro io, che la simulazione massmediatica sta soffo-

cando, al di là del voler fare  moralismo. Come fare apprendere alle generazioni, giovani e adulte, 

a vedere e a leggere oltre la cortina della virtualità luminosa, oltre un sistema comunicativo, che 

pare essere diventato l’ombellico del mondo, e che non riesce a mettere in relazione? Si è molto 

ridotto lo spazio per l’immaginario soggettivo, quello collettivo lo ha fagocitato, con ’narrazioni’ 

esclusive e aggressive rispetto alle ‘tante altre narrazioni’; sono forse proprio i miti identitari co-

struiti dalle moderne tecnologie che hanno nutrito i gravi conflitti che oggi ci coinvolgono? 

 Lo spazio di transito che ci è consentito per viaggiare nell’oltre e nell’altrove è rappresentato dal-

la nostra immaginazione o se si preferisce, dal nostro immaginario, o ancora dal nostro immagi-

nale, a seconda della nostra epistemologia di riferimento. La vita stessa, la nostra quotidianità si 

esprime e oscilla tra azione, immaginazione e rappresentazione; è sempre qui e altrove, è metafo-

ra, ovvero coesistenza di immagini, che si riportano l’un l’altra, lasciando inalterati i significati di 

ciascuna diventano, comunque, indissociabili e pertanto il senso complessivo che ne evocano, è 

maggiore e diverso da ciò che separatamente esprimerebbero ( il tutto è maggiore della somma 

delle parti). 

La sfida educativa, oggi, a nostro avviso, per gli adulti è un’educazione/formazione all’immagina-

rio, apparentemente inafferrabile a noi stessi, sintesi, invece di processi espressivi 

(rappresentazioni) e processi impressivi (interiorità): questi i binari sui quali dovrebbe viaggiare il 

treno della comunicazione tra le culture del mondo. 

 “C’è l’idea dell’immaginazione come comunicazione con l’anima del mondo; o come strumento 

di conoscenza… per lo scienziato un momento necessario per la formulazione delle sue ipotesi; 

ma c’è un’altra definizione in cui mi riconosco pienamente ed è l’immaginazione come repertorio 



20

2005, VOL 1, N. 3 ISSN 2279-9001 

del potenziale, dell’ipotetico, di ciò che non è stato né forse sarà mai ma che avrebbe potuto esse-

re” (Calvino). 

 Liberare l’adulto dai vincoli che lo imprigionano nel ‘nient’ altro che’ può essere una sfida, un 

voler disseminare incertezze sulle quali riflettere e far riflettere: il patto formativo per un appren-

dimento che duri per l’intero arco vitale, si stabilisce laddove gli adulti incontrano qualcosa del 

loro sé che abbia assunto ’forma’ di ciò che temono o di ciò che desiderano o, ancora, di quanto 

soggiaccia in ciascuno di loro come enigma irrisolto. 

  Educazione e formazione degli adulti come archeologia della mente, archivio non inerte ma di-

namico, dove i rimandi tra i vissuti, le esperienze non sono fissati né in uno schedario, né in uno 

scenario, ma fanno da spola tra mondo esterno e mondo interiore. Osservare e riflettere sullo 

scorrere della vita è di per sé un’esperienza autoformativa, che vede, soprattutto il soggetto adul-

to, impegnato a salire e a scendere dai vari palchi dei teatri dell’io; a indossare e a smettere le tan-

te maschere delle immagini molteplici che porta con sé, a volte attore a volte spettatore, in un con-

tinuo gioco osservativo-interpretativo-riflessivo che traccia gli itinerari dei percorsi e dei progetti 

di vita. 

 È nel ‘dono del dopo’, nello spazio comune tra l’io e l’altro, nell’incontro, dove la inevitabile per-

vasione è comprensione, nell’area comune di non-luogo, né mio né tuo, che l’istanza etica si collo-

ca rispetto a quella metafisica. Sul piano etico la libertà dell’io adulto diventa azione, prassi rivol-

ta al ben-essere collettivo e, dunque alla felicità. Il ri-trovarsi come sintesi esistenziale del confron-

to e della relazione con gli altri, nel reciproco rispetto. 

 Concludendo, l’educare l’adulto per l’intero arco vitale, life long learning, comporta qualcosa in 

più rispetto al semplice prendersi cura di sé, perché vuol dire educarlo e orientarlo ad assumersi 

anche le responsabilità che ogni ’cura’ comporta, life long oriented, lasciando spazio alla comuni-

cazione non convenzionale, ma simbolica. 




