
 23 

2006, VOL 2, N. 5 ISSN 2279-9001 

CONTRIBUTO TEORICO 

Una pedagogia dell’esistente tra diritto all’educazione 
e diritto all’imaginario 
Orazio Maria Valastro, IRSA-CRI, Università degli Studi “Paul Valéry”di Montpellier 

Epilogo del processo di esclusione del pensiero simbolico: verso un’epistemologia contempora-

nea dell’immaginario 

Un’approfondita lettura delle conoscenze prodotte dalla ricerca sociale nel campo dell’antropolo-

gia dell’immaginario (Xiberras, 2002), ci consente di identificare e riconoscere il ruolo determi-

nante assunto dal pensiero razionale nel processo di esclusione del pensiero simbolico. Il raziona-

lismo classico, fondato unicamente sui principi logici di Aristotele e di Descartes, magnificato nel 

periodo dei Lumi, ha generato un monoteismo della Ragione, ripudiando il “carattere prettamen-

te simbolico dell’immaginario umano” (Durand, a-1996, p.143). I lodevoli tentativi di conciliare e 

ravvicinare il mito e la storia da parte del positivismo, sono stati compatibili con una percezione 

aristotelica ed un’analisi sillogistica o di tipo matematico, producendo, di fatto, “l’esclusione co-

stante dell’immaginario, del simbolo, la diffidenza nei confronti del mito” (Durand, a-1996, 

p.106); se non altro, fino a quando il romanticismo e la psicanalisi hanno integrato l’apparato sim-

bolico dell’homo sapiens. Esclusione e marginalizzazione sono presenti e inscindibili nella genesi

di un’epistemologia contemporanea dell’immaginario. Un’attenta analisi dei periodi essenziali

sui quali si fonda la trasformazione radicale delle scienze (Durand, b-1996), ci permette di com-

prendere il ruolo assunto dal mito come paradigma verso il quale si ravvicina, e con il quale si

confronta, il settore scientifico.

Il metodo totalitario della scienza positivista lascia in eredità alle moderne dottrine scientifiche

una predisposizione ad ostacolare un’epistemologia contemporanea concepita come trasforma-

zione radicale delle scienze, introdotta dalla scomparsa della spaccatura tra logos e mythos. Si

riconosce in questo modo il ruolo dell’immagine, attribuendole una dignità ontologica, nella vita

mentale e nella creatività onirica in qualità di “fonti del rapporto poetico con il mon-

do” (Wunenburger, 2003, p.18), radicando l’immaginazione nelle matrici inconscie dell’umanità,

poiché “la potenza dell’immaginazione, nel senso della facoltà di deformare le immagini, si radi-

ca, in effetti, nelle profondità dell’essere” (Wunenburger, 2003, p.19). Questo ridimensionamento

del pensiero e del sapere scientifico, in nome di un pluralismo razionale contro la ragione assolu-

ta e invariabile del razionalismo classico, ha sostenuto la formazione del nuovo spirito scientifico

preso tra due direzioni opposte e contrarie, tra scienza e poesia, procedendo al tempo stesso verso

una transmutazione della poetica dell’immagine (Bachelard, 1949). Questo permette di concepire

la comunità scientifica come luogo dal quale si diffondono le utopie educative tra le nuove gene-

razioni, stimolandone l’esercizio della creatività e dell’immaginario, e concepire al tempo stesso

l’educazione studiata nella sua dimensione antropologica (Piromallo Gambardella, 1983).

Da questo processo di esclusione e marginalizzazione dell’immaginario, fino all’emergere di una

nuova epistemologia dell’immaginario, possiamo considerare la possibilità di riconoscere in seno

a quel processo che porta in epoca moderna verso il diritto allo studio, l’affermarsi di un diritto

all’immaginario. Riconoscere come “la fondamentale preoccupazione dell’educazione moder-

na” (Montessori, 1968, p.104) richieda urgentemente una “ricostruzione dell’educazio-

ne” (Montessori, 1968, p.94), significa considerare la costruzione di una umanità come processo e

progetto intrinseco alla pedagogia, tenendo presente la connessione dell’educazione con le di-

mensioni vitali dell’esistente nelle sue diverse espressioni dell’umanità: l’amore, la poesia, la spi-



 24 

2006, VOL 2, N. 5 ISSN 2279-9001 

ritualità, le pulsioni, l’immaginario (Barbier, 1997). Il riconoscimento di queste stesse dimensioni 

vitali dell’esistente, ci consente di riflettere sul ruolo di una pedagogia dell’esistente in grado di 

organizzare diversamente il mondo attraverso la formazione e l’agire relazionale con gli altri, se 

l’educazione contemporanea riuscirà a far fronte alle principali sfide che il ventesimo secolo le ha 

posto di fronte nel riuscire a conciliare ragione ed emozione (Weil, 1993). 

Una pedagogia transversale: l’ascolto mitopoetico come congiunzione tra la dimensione dell’i-

struire e quella dell’educare 

Le teorie spiritualiste, sul significato spirituale della vita, sono incluse straordinariamente tra gli 

orientamenti teorici fondamentali nell’ambito dell’educazione (Bertrand, 1991), insieme con altre 

teorie: le teorie della personalità, spiraglio verso la nozione di sé e l’autonomia della persona; le 

teorie psicocognitive, stimolate dallo sviluppo dei processi cognitivi; le teorie sistemiche, alla ri-

cerca di un perfezionamento del messaggio attraverso la tecnologia; le teorie sociocognitive, iscri-

vendo i fattori culturali e sociali nella costruzione della conoscenza; le teorie sociali, le dimensioni 

sociali e istituzionali dell’educazione; le teorie classiche che, infine, focalizzano l’attenzione sulla 

trasmissione della conoscenza. Questa classificazione permette di riconsiderare il ritorno del sacro 

nelle esperienze mistiche, moderne e tradizionali, e nelle pratiche di apertura e accesso al divino, 

interrogandoci sul risveglio delle coscienze e introducendo la questione spirituale in una pro-

spettiva aperta alla comprensione della complessità nelle relazioni umane, dove la scienza è avvi-

cinata ad una consapevolezza necessaria dell’articolazione negli esseri umani delle loro diversità 

fisiche, biologiche e culturali, psichiche e spirituali (Morin, 1982). 

La dimensione spirituale accede pertanto nella riflessione sull’educazione sviluppando un ap-

proccio transversale, “una teoria psicosociologica esistenziale e multireferenziale dell’educazio-

ne” (Barbier, 1997, p.311), generando un metodo dell’ascolto sensibile nelle scienze umane, appli-

cato alla pedagogia. Un ascolto mitopoetico ed esistenziale aperto all’espressione simbolica, un 

ascolto filosofico e spirituale rispetto al significato e al valore dell’esistenza, caratterizzano un’e-

ducazione transdisciplinare che si definisce nella capacità che ha avuto di riuscire ad integrare le 

teorie sull’educazione in una vera e propria articolazione transdisciplinare. Senza privilegiare un 

pensiero unico ed una logica esclusiva che rimuova gli elementi teorici che la fondano nel consi-

derare l’educazione al sapere, al saper-fare ed al saper-essere, e quindi non escludendo le dimen-

sioni spirituali dell’essere umano dalle scienze e dalle discipline scientifiche e artistiche (Barbier, 

2003), ma riportando l’attenzione nell’ambito della pedagogia alla dimensione spirituale. Sottoli-

neando la necessità del passaggio e del collegamento tra una razionalità scientifica, produttrice di 

sapere e saper fare, ad una non-razionalità aperta alla conoscenza di sé e completata dall’espe-

rienza spirituale, artistica e poetica, ritrovando la possibilità di articolare una transdisciplinare 

connessione degli approcci e delle teorie che si completano con la conoscenza di sé. 

Considerando maggiormente non un approccio sociopolitico ma un approccio mitopoetico dell’e-

ducazione, possiamo comprendere l’esigenza della peculiarità dell’ascolto inteso come movimen-

to “distacco da sé e partenza dall’altro, dalle sue pratiche, dai suoi discorsi, dai suoi prodotti, in 

definitiva, dal suo universo simbolico e immaginario” (Barbier, 1997, p.152). Da quest’ascolto sen-

sibile nell’educazione deriva l’importanza accordata allo sviluppo delle capacità creatrici dell’es-

sere umano. L’educazione transversale cerca in questo senso di ritrovare il soggetto esistenziale 

che si confronta con la parola educativa in situazione, rispetto a tutte le dimensioni della sua vita. 

E’ una consapevolezza ed un ascolto di se stessi, che permette di riavvicinarci attraverso la rela-

zione agli altri e al mondo (Barbier, 1993), recuperando una pedagogia della relazione la cui va-

lenza educativa è quella di sollecitare, nei soggetti in formazione, un atteggiamento critico che 

stimoli il loro immaginario, le loro capacità creative e innovative. La maieutica in ambito educati-



 25 

2006, VOL 2, N. 5 ISSN 2279-9001 

vo (Dolci, 1996) mira a questa stessa finalità, procedendo attraverso le domande legittime, con-

trapposte a quelle illegittime, le domande scolastiche impostate sul già noto. Il metodo della co-

municazione maieutica offre un ulteriore contributo per pensare una pedagogia ed un cambia-

mento orizzontale e bidirezionale. 

La valenza del metodo maieutico per l'individuazione delle nostre energie creative, ci collega al 

tema dell’educazione transversale che sul piano epistemologico mette in relazione conoscenze 

plurali sul mondo, sulla donna e sull’uomo, superando una visione riduttiva dell’esistenza e inte-

grando le dimensioni spirituali, emotive, corporee, cognitive e creatrici della donna e dell’uomo. 

La pedagogia transversale permette di collegare queste due prospettive, l’istruire e l’educare, sen-

za escluderne alcuna, coniugando insieme razionalità, affettività, reale, immaginario e simbolico, 

considerando le situazioni di vita concrete. L’approccio transversale è quindi strettamente con-

nesso alla capacità di ascoltare, comprendere, rendere consapevoli i soggetti in formazione della 

relazione e delle connessioni, nel rapporto educativo, che caratterizzano il nostro l’immaginario 

individuale e sociale. 

Educare ad essere l’artefice di se stesso permettendo agli altri d’essere se stessi: il riconoscimento 

del potenziale personale 

La dimensione dell’educare implica lo sviluppo di una pedagogia relazionale mettendo in discus-

sione la formazione istituzionale, riferita alla dimensione dell’istruire, che si completa attraverso 

un sostanziale approfondimento riflessivo ed un’attenta considerazione e meditazione del nostro 

percorso esperienziale in relazione con un sapere filosofico, psicologico e spirituale presente nelle 

esperienze che hanno caratterizzano la nostra esistenza. L’educatore è anch’esso un essere di co-

noscenza che ha avuto esperienza cosciente della relazione almeno una volta in vita sua, quando 

l’Io stesso svanisce nell’atto della relazione. L’educatore non cerca di formare seguendo un pro-

getto determinato ma accompagna con un dialogo permanente attraverso il quale lui stesso ap-

prende a conoscersi e a conoscere l’altro, egli è per eccellenza una figura che sollecita interroga-

zioni anziché affermare verità e saperi istituiti. 

Essere diventa quindi educarsi attraverso l’altro ed il senso dell’educazione (Barbier, 2001-2002), 

intesa come slancio di sé verso se stessi e attraverso l’altro, si sviluppa e prende forma dai signifi-

cati attribuiti al termine educare: presso i greci, educare era paideia, prendersi cura, nutrire; pres-

so i latini, educare era duco ducere, condurre, fare uscire da, condurre fuori da. Da queste rifles-

sioni sul significato del termine educare, si delinea una riflessione sull’essere che diventa, che si 

educa senza sosta attraverso l’altro fondando quello che siamo nel corso di ciò che avviene. In 

questo significato dell’educazione (Barbier, 2001-2002) è insito anche il riconoscimento del poten-

ziale personale, riconoscendo l’improvvisazione nell’educazione non in qualità di un metodo, né 

di una procedura ma intesa piuttosto come una logica che attualizza un progetto educativo che in 

ultima istanza è sempre orientato da una filosofia dell’esistenza individuale e collettiva. 

L’improvvisazione educativa è dunque collegata alla riflessione critica e suppone un’attitudine 

dell’educatore che riposa sull’idea del riconoscimento pedagogico, dell’autorizzazione pedagogi-

ca, del potenziale personale. Il concetto di autorizzazione (Ardoino, 1998), divenire se stessi l’au-

tore della propria esistenza, rigetta il termine latino di autoritas, importanza e prestigio, dove è 

preponderante e influente l’importanza e il prestigio di una persona o di una istituzione, e il ter-

mine inglese autorithy, avere o esercitare un’autorità, riferendosi piuttosto al termine italiano di 

autorita, dove autorità vuol dire anche ragione, diritto di chi si pone come autore e creatore. Im-

provvisare è quindi iniziare ad essere autore di se stessi permettendo agli altri d'essere se stessi, 

l’improvvisazione educativa diventa in quest’accezione un percorso verso la libertà di apprende-

re e la realizzazione di una pedagogia del potenziale personale e creatore dell’essere umano. 



 26 

2006, VOL 2, N. 5 ISSN 2279-9001 

La formazione come possibilità di trasformazione: verso una pedagogia della creazione 

La formazione in quanto processo finalizzato di trasformazione è una nozione educativa struttu-

rata attorno ad un elemento centrale significativo, il concetto di competenza, elemento che “deve 

permettere la costruzione di uno spazio di produzione di nuove capacità suscettibili di trasferi-

mento in altre situazioni” (De Labarthe, 1999, p.26). Questa trasformazione si compie in uno spa-

zio di riproduzione che rinnova e modifica il soggetto in formazione, permettendogli di costruire 

le sue capacità e di poterle trasferire in altre situazioni. Ma come poter assicurare questo processo 

senza lavorare inizialmente alla costruzione di un’identità personale e professionale che risente 

dell’esigenza di acquisire e perfezionare un saper-fare concreto? Soprattutto nell’ambito della for-

mazione professionale. Disconoscere il potere di quest’esigenza si traduce con il rinforzo di un 

altro processo, quello della trasformazione che rischia di convertire una possibile apertura verso il 

potenziale personale dei soggetti in formazione, nell’esasperazione di una pedagogia della tecnica 

che possa sottrarci, nella standardizzazione delle procedure, a quegli elementi d’incertezza e di 

precarietà insiti in un progetto educativo aperto all’alterità e alle molteplici dimensioni dell’essere 

e dell’esistenza. “Per il fatto che noi abitiamo un mondo tecnicamente organizzato in tutte le sue 

componenti, la tecnica non è più l’oggetto di una scelta personale, ma è il nostro ambiente nel 

quale scopi e mezzi, finalità e ideazioni, comportamenti, azioni e passioni, anche i sogni e i desi-

deri sono tecnicamente articolati e necessitano della tecnica per esprimersi” (Galimberti, 1999, 

p.34). Si tratta allora di considerare la formazione come possibilità di trasformazione senza utiliz-

zare le metodologie come delle fortificazioni, dei sistemi di difesa rispetto ad una prospettiva

“incentrata sulle dimensioni specifiche e caratterizzate da aspetti di contingenza e precarietà e

aperte a delle costruzioni molteplici e plurali” (Scaratti, 1999, p.116).

Il tentativo di portare avanti una pedagogia innovativa, basata sui principi dell’azione maieutica

in una prospettiva educativa, caratterizza un intervento sociale finalizzato a valorizzare il vissuto

e le esperienze degli individui per innescare dei processi orizzontali di partecipazione. Il metodo

della comunicazione maieutica offre un ulteriore contributo per pensare una pedagogia ed un

cambiamento orizzontale e bidirezionale, un tentativo significativo per il superamento di una pe-

dagogia verticale e unidirezionale. Ed il senso ultimo di questo approccio e tentativo metodologi-

co porta i soggetti in formazione ad assumere un atteggiamento critico, stimolando in loro la crea-

tività e l’innovazione, distaccandoli da un ricorso ossessivo della tecnica e della metodologia co-

me roccaforte e sostegno di fronte alle incognite della complessa problematicità esistenziale di se

stessi e degli altri. Nell’inversione dei ruoli tra docente e allievi, attraverso il riconoscimento della

valenza delle domande legittime la cui risposta non è conosciuta (Brün, 1987), la maieutica si op-

pone alle scolastiche domande illegittime basate sul già noto (Dolci, 1996). La valenza del metodo

maieutico per l'individuazione delle energie creative che portiamo in noi tutti (Spagnoletti, 1977),

ci collega al concetto di un’educazione transversale che sul piano epistemologico mette in relazio-

ne conoscenze plurali sul mondo, sulla donna e sull’uomo, superando una visione riduttiva

dell’esistenza e integrando non solo la creatività ma anche l’affettività, mettendo in sinergia scien-

za, arte e poesia nel tempo e nelle culture.

L’approccio della maieutica applicato ad una pedagogia moderna e contemporanea c’interroga

ulteriormente su quelle pedagogie che deplorano e penalizzano l’immaginazione, poiché l’imma-

ginario è una funzione vitale dell’individuo in quanto gli permette d’immaginare la sua vita e

scoprire il mondo, al contrario di quelle pedagogie che seguono le esigenze di una società tecno-

cratica o si fondano su uno spontaneismo creativo (Jean, 1991). Bisogna quindi esplorare una pe-

dagogia dell’immaginario che approdi verso un’educazione dell’immaginazione (Duborgel,

1992), condizione d’instaurazione di un nuovo spirito pedagogico come rinnovamento di



27

2006, VOL 2, N. 5 ISSN 2279-9001 

quell’homo symbolicus spesso messo da parte da parte dalle logiche economiche e consumistiche 

(Bertin, 2002). L’epistemologia contemporanea dell’immaginario ha permesso di dischiudere il 

cammino verso una pedagogia della creazione (Wunenburger, 1985), restituendo il potere creati-

vo all’immaginazione e riattivandone le sue energie simboliche, permettendo di far subentrare 

alla stagione della ragione una stagione dell’immaginazione come luogo di avvenimenti simbolici 

creatori. 

Autore 
Orazio Maria Valastro (Sociologo): Dottorando di Ricerca all’IRSA-CRI (Institut de Recherches 

Sociologiques et Anthropologiques - Centre de Recherches sur l'Imaginaire) presso l'Università 

degli Studi “Paul Valéry”di Montpellier; Laureato in Sociologia all’Università degli Studi della 

Sorbona, Parigi; Direttore Editoriale della rivista elettronica di scienze umane e sociali 

“m@gm@” (www.analisiqualitativa.com/magma); Sociologo e Libero Professionista, collabora con 

Enti Locali, Cooperative Sociali del Terzo Settore e Istituti Statali di Formazione Professionale, 

nell’ambito delle politiche di lotta contro l'esclusione sociale e l’implementazione di servizi sociali 

di prossimità alla persona, in attività di ricerca sociale, formazione, consulenza, programmazione 

e realizzazione d'interventi in contesti sociali e culturali. 

Bibliografia 
Ardoino Jacques, Education et politique. Propos actuels sur l’éducation, Paris, Anthropos, 1998. 

Bachelard Gaston, La psychanalyse du feu, Paris, Editions Gallimard, 1949. 

Barbier René, L'Approche Transversale: l'écoute sensible en sciences humaines, Paris, Anthropos 

(Exploration interculturelle et sciences sociales), 1997. 

Barbier René, L'écoute sensible en Approche Transversale in Ardoino J., Barbier R. (a cura di), 

L'approche multiréférentielle en formation et en éducation, Paris, Université Paris VIII, Formation 

Permanente Pratiques de Formation/Analyses, 1993. 

Barbier René, Sens de l’éducation, 2001-2002. 

Url: http://www.fp .univ- paris8.fr/ 

Barbier René, L’éducation transdisciplinaire, 10 febbraio 2003. 

Url: www.barbier-rd.nom.fr/journal/ 

Bertin Georges, Pour l’imaginaire, principes et méthodes, Esprit Critique, vol.4, n.2, 2002. 

Url: www.espritcritique.org. 

Bertrand Yves, Théories contemporaines de l’éducation, Ottawa, Agece de l’Arc inc., 1991. 

Brün Herbert, Sistemi che osservano, Milano, Astrolabio, 1987. 

De Labarthe Olivier, Expérimenter des nouvelles professionnalités, Les Cahiers du CQFD, Paris, 

n.1, giugno 1999.

Dolci Danilo, La struttura maieutica e l'evolverci, Firenze, La Nuova Italia, 1996.

Duborgel Bruno, Imaginaire et Pédagogie, Toulouse, Privat, 1992.

Durand Gilbert (a-1996), Méthode archétypologique de la mythocritique à la mythanalyse in

Chauvin Danièle (testi riuniti a cura di) Champs de l’imaginaire: Gilbert Durand, Grenoble, Uni-

versitié Stendhal, Ellug, 1996, pp.133-156 (traduzione dallo spagnolo di Método archetipològico:

de la mitocritica al mitoanalisis in Congreso de litteratura, II Congreso mundial Vasco, Castalia,

Madrid, 1989).

Durand Gilbert (b-1996), Introduction à la mythodologie: mythes et sociétés, Paris, Albin Michel

(Poche), 1996.

Galimberti Umerto, Psiche e techne: l'uomo nell'età della tecnica, Milano, Feltrinelli, 1999.



 28 

2006, VOL 2, N. 5 ISSN 2279-9001 

Jean Georges, Pour une pédagogie de l'imaginaire, Paris, Casterman, 1991 

Montessori Maria, Formazione dell’uomo, Milano, Garzanti, 1968. 

Morin Edgar, Science avec conscience, Paris, Fayard, 1982. 

Piromallo Gambardella Agata, Pedagogia tra ragione e immaginazione: riflessioni sul pensiero di 

Gaston Bachelard, Napoli, Liguori, 1983. 

Scaratti Giuseppe, Il lavoro di strada tra psyche et techne: considerazioni metodologiche e stru-

mentali, in Dossier Monografico: in strada con bambini e ragazzi, Pianeta Infanzia questioni e do-

cumenti, Quaderno del Centro nazionale di documentazione ed analisi per l’infanzia e l’adole-

scenza, Firenze, Istituto degli Innocenti, 1999. 

Spagnoletti Giacinto, Conversazioni con Danilo Dolci, Milano, Mondadori, 1977. 

Weil Pascale, A quoi rêvent les années 90, Paris, Editions du Seuil, 1993. 

Wunenburger Jean-Jacques, Déclin et rénaissance de l’imagination symbolique, Sociologie et So-

ciétés, vol.XVII, n.2, ottobre 1985, pp.41-51. 

Wunenburger Jean-Jacques, L’imaginaire, Paris, Presses Universitaires de France, 2003. 

Xiberras Martine (2002), Pratique de l’imaginaire: lecture de Gilbert Durand, Québec, Les Presses 

de l’Université Laval, 2002. 


