
22

2007, VOL 3, N. 9 ISSN 2279-9001 

CONTRIBUTO TEORICO 

Sfide politiche dell’educazione sociale [estratto] 

Oscar Jara Holliday 

L’educazione liberatrice da sola non produce il cambiamento sociale… 

ma non ci sarà mai un cambiamento sociale senza educazione liberatrice. 

(Paulo Freire) 

La problematica educativa contemporanea, in America Latina, si trova oggi influenzata da molte-

plici fattori psicosociali. Si potrebbe dire che ci troviamo in un’epoca di cambiamenti, ma in un 

cambiamento d’epoca. Tutti i campi della vita e del pensiero oggi si trovano affollati da nuove 

situazioni e domande. In questo quadro di grandi cambiamenti, con gli scenari della globalizza-

zione neoliberale, i popoli del subcontinente latinoamericano si trovano combattuti tra l’angustia 

e la speranza, senza aver risolto le aspirazioni create dalla modernità occidentale e senza un’oriz-

zonte chiaro per il futuro. 

In questo mondo il mercato e la competenza si configurano come un riferimento fondamentale e 

pertanto si trasformano in produttori di significati e costruttori di nuova soggettività. 

Tutto ciò ha una relazione diretta con gli sforzi e il significato dell’educazione. 

Negli ultimi cinquant’anni i sistemi educativi dei paesi latinoamericani hanno subito costanti 

cambiamenti nel tentativo di adeguarli all’idea fondamentale che l’educazione e la conoscenza 

siano fattori fondamentali per il nostro sviluppo, senza che ciò abbia prodotto risultati significati-

vi di miglioramento, per le nostre popolazioni. Le riforme neoliberali, imposte dagli organismi 

finanziari internazionali, nelle ultime decadi, hanno acuito i vecchi problemi, producendo un 

crollo delle strutture educative approfondendo l’iniquità e la piramidalizzazione educativa. 

Siamo posti di fronte ad una delle principali preoccupazioni del nostro secolo: definire che ruolo 

gioca e può giocare l’educazione, nell’attuale contesto internazionale. Quali dovrebbero essere i 

suoi fini ed obiettivi principali e che tipo di conoscenze e abilità saranno necessarie per far fronte 

ai problemi, alle sfide ed alle nuove situazioni, tanto locali come globali. Che posto occupa l’edu-

cazione in questo contesto di cambiamento? A questa domanda prova a rispondere il rapporto 

elaborato per l’Unesco, dalla Commissione Internazionale sull’Educazione per il ventunesimo 

secolo presieduta da Jacques Delors che comincia affermando che di fronte alle sfide attuali l’edu-

cazione costituisce uno “strumento indispensabile” per far progredire l’umanità verso ideali di 

pace, libertà e giustizia sociale, affrontando e superando le tensioni: 

tra il globale e il locale 

tra l’universale e l’individuale 

tra breve e lungo termine 

tra competenza e uguaglianza di opportunità 

tra sviluppo delle conoscenze, accesso alle informazioni e capacità di apprendimento dell’essere 

umano. 

Oggi questa visione chiede di ripensare la nostra visione dell’educazione, andando a fondo in di-

rezione dei fattori sostanziali che possano costruire una proposta educativa alternativa, al di là 

delle sue forme, modalità o sistemi amministrativi. 



 23 

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

E’ necessaria una ricerca e una riflessione attorno ai fondamenti filosofici, politici e pedagogici, di 

un paradigma educativo che orienti gli sforzi verso la trasformazione sociale e la formazione inte-

grale delle persone di fronte alla costruzione di nuove strutture sociali e nuove relazioni basate 

sulla giustizia, l’equità, la solidarietà e il rispetto dell’ambiente, riconoscendo che “l’attuale mo-

dello di società, basato sullo stile di civilizzazione dei paesi del Nord non è un modello di società 

universalizzabile, avendo limiti ecologici, demografici ed essendo, strutturalmente, contradditto-

rio”.   

[…] In questo cambiamento di secolo la relazione tra educazione e cambiamento sociale, e l’im-

portanza di un’azione etico-politica e pedagogica coerente, non si collocano soltanto come temi di 

analisi e studio, ma come un’esigenza teorico-pratica decisiva: si tratta di risponderci, dal nostro 

contesto, e di fronte alle nostre sfide, alla domanda di quale educazione abbiamo bisogno, per 

quale tipo di cambiamento sociale. 

Cambiamento sociale ed educazione 

[…] Dobbiamo tenere presente il valore e il significato che assegnamo al cambiamento sociale: c’è 

una visione stereotipata nel capitalismo, per la quale si identifica “novità” o “innovazione” con 

“sviluppo” o “progresso”.  In questo modo i cambiamenti prodotti dalla rivoluzione neoliberale 

significherebbero “sviluppo sociale” e “progresso sociale”, da questo deriva che staremmo pas-

sando attraverso stadi di società “sempre più avanzate”. Senza dubbio da una prospettiva critica 

le scoperte tecnologiche e le innovazioni scientifiche; l’accellerazione dell’impatto dell’informa-

zione nelle nostre vite e la globalizzazione delle relazioni mostrano segni di involuzione nella 

qualità della vita, segni di “sottosviluppo” nelle relazioni umane e, pertanto, il cambiamento so-

ciale contemporaneo, questa “epoca di cambiamenti” o questo “cambiamento di epoca” significa 

una minaccia alla sopravvivenza delle specie e una decrescita costante nell’umanizzazione delle 

relazioni.  

Colpiti quindi dai dilemmi contemporanei citati e dalle sfide teoriche che questi ci pongono ri-

prendiamo la domanda sul ruolo dell’educazione in quest’epoca di cambiamenti. 

Emergono chiaramente due visioni e prospettive a confronto: la prima afferma che abbiamo biso-

gno di un’educazione che si adatti a questo mondo in cambiamento. E’ la proposta degli organi-

smi finanziari internazionali, del discorso neoliberale predominante, del paradigma della raziona-

lità strumentale (Habermas). Da questa prospettiva si guarda all’educazione come una merce in 

più che deve contribuire a qualificare le risorse di capitale umano, affinché le società affrontino 

con successo le sfide della concorrenza e dell’innovazione. La seconda, al contrario, afferma che 

abbiamo bisogno di un’educazione che contribuisca a cambiare il mondo, umanizzandolo. 

E’ la prospettiva dalla quale si cerca di formare le persone come agenti del cambiamento, con la 

capacità di incidere nelle relazioni economiche, sociali, politiche e culturali quali soggetti di tra-

sformazione; è la prospettiva della razionalità etica ed emancipatrice (Habermas). 

In questa seconda prospettiva si inscrivono le ricerche dell’educazione popolare latinoamericana 

le quali si propongono un tipo di educazione che dia la possibilità alle persone di costituirsi come 

soggetti ed attori sociali: 

capaci di generare rotture con l’ordine sociale imperante che si pone come unica possibilità stori-

ca (il modello di globalizzazione neoliberale); 

capaci di dubitare che gli stereotipi e i principi ideologici ed etici vigenti siano verità assolute 

(l’individualismo, la competizione, il mercato come regolatore delle relazioni umane…); 



24

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

capaci di apprende e disapprendere permanentemente (appropriarsi di una capacità di pensare, 

di una propedeutica e dei processi e metodi più che di nozioni); 

capaci di immaginare e di creare nuovi spazi e relazioni tra gli esseri umani, con i quali convivia-

mo nella famiglia, nella comunità, nel lavoro, nel paese, nella regione; 

capaci di inspirare un atteggiamento quotidiano di vita solidale con il contorno sociale e ambien-

tale; 

capaci di affermarsi come persone autonome ma non autocentrate, esseri dialogici capaci di supe-

rare l’anatagonismo io-altro; 

capaci di sviluppare le nostre potenzialità razionali, emozionali e spirituali come uomini e donne, 

superando la socializzazione di genere patriarcale e machista e costruendo nuove relazioni di po-

tere nella vita quotidiana e nel sistema sociale. 

Direttore generale del Centro Studi e Pubblicazioni Alforja, di San José del Costa Rica e coordina-

tore del programma latinoamericano di supporto per la sistematizzazione delle esperienze del 

CEAL (Consiglio di Educazione degli Adulti dell’America Latina). 

Educazione, etica e politica 

Assumendo la posizione dell’America Latina siamo a favore di un cambiamento in senso umaniz-

zante che implica dover contrapporre una affermazione etica centrata sulla persona umana alla 

logica dominante del pensiero neoliberale centrato sul mercato.  

Questo significa prendere in considerazione le implicazioni etiche dalle quali scaturisce il caratte-

re politico dell’educazione. 

Per la filosofia e il pensiero occidentale i greci sono i primi ad aver pensato sistematicamente all’e-

tica e all’educazione, il pensiero ellenico ha sempre tenuto insieme questi due campi del compor-

tamento umano, poiché erano viste come due forme di perseguire l’aretè, la virtù in tutti i campi, 

il paradigma del perfetto. 

La morale è sempre esistita nelle comunità umane, dal momento in cui una persona ha esercitato 

relazioni con gli altri e inizia a esercitare, in presenza degli altri, un comportamento che essi riten-

gono “buono” o “cattivo”. L’etica, intesa come una riflessione critica su ciò che è morale, nasce 

quindi soltanto dopo, come prodotto della riflessione filosofica sull’ideale della vita umana, che si 

esprimerebbe nel comportamento degli esseri umani. 

Come scrive Savater: “…La morale è l’insieme di comportamenti e norme che tu, io e alcuni di 

coloro che ci circondano, siamo soliti accettare come validi, l’etica è la riflessione sul perché li con-

sideriamo validi e il confronto con altre morali, che hanno persone differenti…”. 

L’etica e la morale, viste così, non si possono ridurre all’ambito intimo della soggettività indivi-

duale, ma hanno pertinenza con la società e con l’epoca in cui viviamo, di fatto, oltre al rispetto 

delle norme di convivenza, e di conferma di simboli di identità sociali (morali), l’affermazione, 

costruzione, esplicitazione e comunicazione di principi e di valori (etici) significano una creazione 

umana che sostiene e permette la vita in comune, come genere umano. 

In questo modo, mentre la morale sostiene l’adattamento alle condizioni storiche date, l’etica so-

stiene l’impulso delle trasformazioni storiche, nella ricerca permanente del senso dell’esistenza. 

L’etica, in definitiva implica l’affermazione di una pospettiva teleologica, che mira al raggiungi-

mento dei fini più fondamentali: la conquista di una vita buona, il raggiungimento dell’eccellenza 

a tutti i livelli, la ricerca della felicità. 

L’etica è un punto di riferimento per noi, esseri umani che viviamo in società, affinche questa so-

cietà possa diventare sempre più umana, questa è la base della relazione tra l’etica e l’educazione, 

intesa come formazione integrale, delle persone, per il pieno sviluppo delle loro capacità.  



 25 

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

L’esigenza etica nell’essere umano nasce da alcune tensioni e contraddizioni rispetto al senso del-

la vita, queste tensioni si collocano tra il discorso e i fatti, i sentimento e il giudizio, il desiderio e 

la ragione, il qui e il lì, l’individuo e la società, il privato e il pubblico, l’io e l’altro. 

Per queste tensioni dovremo fare ricerche e confronti durante tutta la nostra vita sia per adattarci 

alla società in cui viviamo, sia per trasformarla. 

All’interno di questo processo l’educazione e la politica si affermano come fattori indispensabili 

per la conquista di un mondo più umano, dove ognuno possa vivere più umanamente (e possa 

fare in modo che altri e altre possano fare lo stesso). Educazione e politica sono mezzi per i fini 

etici che perseguiamo che danno senso alla nostra vita e alla storia che individualmente e colletti-

vamente dobbiamo costruire. Nemmeno l’etica è un fine in se stessa ma è un motore teleologico 

centrato sull’aspirazione utopica con fondamento storico: la nostra esistenza sarà dunque centrata 

tra l’utopia e la realtà. La nostra ricerca di coerenza tra questi poli potrà essere promossa soltanto 

attraverso l’educazione e la politica. In questo contesto, l’educazione gioca un ruolo critico come 

fattore di socializzazione, di trasmissione di norme e morali, di adattabilità (vale a dire di ripro-

duzione del senso comune dominante), ma anche di costruzione di identità, di facilitazione 

dell’autonomia, di coscienza di particolarità nell’universalità, di generazione di capacità trasfor-

matrici, di affermazioni di ideali. Senza etica l’educazione non ha né direzione, né sostegno. 

L’educazione deve essere collocata nel quadro dell’esistenza umana e della ricerca della sua rea-

lizzazione nella storia, come uno strumento fondamentale per esercitare “l’arte del vivere bene”, 

come destino e come possibilità, come destino e come progetto. 

L’essere umano, secondo la celebre definizione di Aristotele, “è un animale politico” che si realiz-

zaà pienamente, nella comunità della città, come cittadino della polis, quindi per Aristotele dal 

momento che l’educazione, permette all’individuo di conquistare la virtù, deve anche creare le 

condizioni necessarie per la costruzione e la stabilità della polis virtuosa, vale a dire l’educazione 

deve contribuire ad assicurare la felicità di tutti i cittadini e le cittadine. La politica, grazie all’edu-

cazione deve essere vissuta come esercizio della libertà e della convivenza tra le persone e do-

vrebbe permettere la realizzazione di condizioni di felicità per tutti, all’interno di una società retta 

da principie etici come la responsabilità, l’autonomia, la coscienza dei bisogni comuni, la ricerca 

di coerenza, la giustizia, l’equità, il rispetto dei diritti economici, sociali, culturali e ambientali. 

Assumiamo la prospettiva dell’”arciere Zen” per il quale il bersaglio verso il quale si dirige il suo 

tiro, la tensione dell’arco, la freccia che percorrerà il tragitto, incluso egli stesso come arciere fan-

no parte di un tutto articolato, nel quale il fine dà significato ai mezzi e l’azione dà significato 

all’attore costituendolo come tale. 

La ricerca etica comporta la scelta di trasformare la realtà e di trasformarci come parte essenziale 

di essa, comporta la scelta di costruisci, uomini e donne, come soggetti creatori e trasformatori, 

vivendo relazioni di giustizia ed equità, comporta il portare a termine processi liberatori di tutte 

le potenzialità e aspirazioni compresse e, per questo, necessita di pensare e mettere in pratica un 

tipo di educazione liberatrice, con la fiducia che questo impegno educativo, nel suo pieno signifi-

cato è chiamato a giocare un ruolo decisivo come fattore dinamico, attore e costruttore dei sog-

getti concreti, gli uomini e le donne che renderanno possibile questa nuova storia attraverso pro-

cessi di cambiamento sociale. 

Educare per democratizzare le relazioni di potere 

Nel campo dell’educazione popolare si è spesso parlato della “dimensione politica” dell’educa-

zione; anche nelle politiche educative vi si è posta molta enfasi, dall’altra parte si è replicato di-

cendo che non si tratta del fatto che “il politico” sia una dimensione dell’educazione popolare 

quanto che questa è, di per sé, “politica”. 



26

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

Freire segnalò il suo punto di vista “per me l’educazione è un processo politico-pedagogico que-

sto vuol dire che è sostantivamente politico e aggettivamente pedagogico”, d’altra parte anche 

Freire contribuì a sfatare il mito dell’educazione popolare opposta all’educazione formale, offren-

doci  con la sua esperienza come assessore all’educazione di San Paolo, evidenze di come la logica 

di un’educazione polare liberatrice, problematizzatrice, potrebbe essere messa in pratica all’inter-

no del sistema dell’educazione formale; chiaro trasformandolo radicalmente e non solo riforman-

do suoi aspetti secondari.  

Da questo punto di vista confermiamo il vincolo tra educazione e politica come due componenti 

indispensabili l’uno per l’altra e riaffermiamo che la tensione dialettica tra individuo e genere 

umano, come tensione costitutiva della ricerca della nostra identità, passa dalle decisioni concrete 

dell’amibente sociale e storico al quale apparteniamo e al quale contribuiamo a dar forma 

(mantenendolo o trasformandolo). 

L’educazione non solo non è aliena dal dilemma della costruzione del senso della nostra esistenza 

in genere e storicamente contestualizzata, ma si pone come fattore decisivo per costruirlo tanto 

per ciascuno di noi quanto per la nostra società e la nostra epoca. 

Il significato di “politico” fa riferimento alle relazioni di potere che costituiscono una trama di 

plurale e dispersa, trasversale a tutte le relazioni umane e che sono direttamente connesse con le 

possibilità di costituirci in soggetti sociali e storici di trasformazione. 

Nell’azione educativa pertanto si esercitano relazioni di potere con conseguenze dirette nello svi-

luppo delle capacità umane o nella loro inibizione. In definitiva ogni tipo di educazione come 

azione culturale e politica, contribuisce a costruire una determinata cultura, una maniera di pen-

sare e sentire il mondo e la vita, un’indirizzo intellettuale e morale che combatte per essere ege-

monico, cercando di ampliare il consenso a partire dal significato etico che dimostrano gli spazi 

organizzati della “società civile” in senso gramsciano, o, come diremmo oggi, di “cittadinanza 

attiva”. 

L’educazione pertanto non può eludere questo ruolo che gli compete, sotto nessuna pretesa di 

neutralità. Etica, educazione e politica si costituiscono così, dal punto di vista filosofico, in una 

triade interdipendente, nella quale l’educazione è destinata ad essere il fattore dinamico, creativo, 

creatore e costruttore di soggetti capaci di dar forma a condizioni di vita più umane per gli esseri 

umani. Per questo l’educazione e il suo ruolo nella storia sono molto più che insegnamento, che 

apprendimento, che sistema scolastico, che ragioni, giudizi e discorsi verbalizzati, che maestri e 

alunni, che maestri e regolamenti. 

Per questo le ricerche etiche, politiche, pedagociche, dei differenti sforzi dell’educazione popolare 

latino americana, mirano alla costruzione di un paradigma educativo, diverso da quello domi-

nante. 

La prospettiva di relazione tra politica, etica ed educazione, che proponiamo ha quindi una po-

spettiva emancipatrice: in altre parole dalla tensione etica che da significato alla scelta politica pe 

le persone oppresse ed escluse, implicando un lavoro educativo che contribuisca a costruire le 

loro capacità di trasformazione come soggetti del cambiamento sociale. 


