
17

2007, VOL 3, N. 9 ISSN 2279-9001 

CONTRIBUTO TEORICO 

L'ATTUALITA' DI PAULO FREIRE 
Intervista a Moacir Gadotti (Istituto Paulo Freire) in 
occasione del Forum Mondiale dell’Educazione  
dell’Alto Tiete, Settembre 2007 

Alessio Surian 

Il 12 Aprile 1991, Paulo Freire propose la creazione di un organismo, che di lì a poco avrebbe pre-

so il nome di Instituto Paulo Freire (IPF), con sede principale a San Paolo, durante un incontro di 

educatori a Los Angeles. Allora come oggi le idee di Paulo Freire sono motore di una feconda rete 

internazionale che ha ormai l’IPF quale suo snodo principale. Proprio nell’anno in cui il Forum 

Internazionale Paulo Freire “tornava” a Los Angeles, nel 2002, anche in Italia ri-emergeva l’inte-

resse per Freire testimoniato da due pubblicazioni, gli atti del II Forum Internazionale "Il metodo 

Paulo Freire - Nuove tecnologie e sviluppo sostenibile" (Clueb) e l'attesa ri-edizione italiana di "La 

pedagogia degli oppressi" (EGA) e dal convegno nazionale "Paulo Freire - Re-inventando un mes-

saggio". Al convegno era intervenuto Moacir Gadotti, direttore dell’IPF, da poco in pensione, ma 

ancora attivo come professore di storia e di filosofia dell’educazione presso l’Università di San 

Paolo, autore di numerosi testi, fra cui "Pedagogia: dialogo e conflitto" (SEI, 1995), con Paulo Frei-

re e Sérgio Guimares, tradotto anche in italiano, così come "Leggendo Paulo Freire" (SEI, 1995 - a 

cura di B. Bellanova e F. Telleri). Aggiorniamo oggi l’intervista sull’attualità di Paulo Freire realiz-

zata in quell’occasione. “Ritrovarci a parlare di Paulo Freire – esordisce subito Gadotti - non signi-

fica voler difendere delle idee, ma condividere la causa che ci accomuna a Paulo Freire: affrontare 

le necessità degli oppressi, di chi maggiormente soffre l'esclusione in tutto il mondo, traducendo 

queste urgenze in temi generatori nel processo educativo". 

Come ricordare oggi Paulo Freire? 

MG: “Sempre, quando mi chiedono di parlare di Paulo Freire vado con la memoria al tempo che 

abbiamo condiviso, ripenso a quanto mi ha detto e all’insieme della sua opera. Ed ogni volta, nel 

rileggere i suoi testi, trovo nuove idee. La sua opera resta aperta, ci aiuta a capire meglio il pre-

sente e il futuro. Come va ricordato oggi? Sicuramente ne dobbiamo ricordare la speranza, ma 

anche la lotta per un’educazione che sia pratica di libertà ed impegnata a fianco degli esclusi. In 

un’epoca in cui tentano di convincerci che non ci sia altro mondo possibile, in cui possiamo sen-

tirci stanchi di lottare e tentati di arrenderci a questo discorso, l’opera di Paulo Freire è una gran-

de fonte di ispirazione, un invito a costruire un altro mondo possibile. 

Paulo Freire é oggi l’educatore brasiliano più conosciuto al mondo. Il suo pensiero ha ttraversato 

le frontiere delle scienze, è pensiero transdisciplinare. Come educatori dobbiamo continuare a 

divulgare e a studiare la sua opera, non per venerarla come se fosse un totem e lui un santo, né 

per seguirlo come un guru, ma perché venga letto come uno dei maggiori educatori critici del XX 

secolo. Fargli onore significa soprattutto studiarlo e rivederlo criticamente, riprendere i suoi temi, 

i problemi che ha identificato, le sue domande. E’ lui stesso ad essere stato di esempio a questo 

proposito: Paulo ritornava spesso sugli stessi temi. Una costante del suo pensiero è la dimensione 

etica, il suo impegno con i ‘condannati della Terra’, con gli ‘esclusi’. Il suo punto di vista rimase 

sempre lo stesso. Ciò che è mutato è l’enfasi che ha riposto in problematiche diverse ed in modo 

dinamico. Mi sembra che Paulo Freire venga re-inventato in molte parti del mondo, per molte 

ragioni, fra cui quella che fu capace di dar forma nella sua filosofia dell’educazione ad un quadro 



18

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

teorico fondato su quattro intuizioni originali: l’enfasi sulle condizioni gnoseologiche dell’atto 

educativo; la difesa dell’educazione come atto dialogico; la nozione di scienza aperta alle necessi-

tà popolari; la progettazione comunitaria e partecipativa”. 

E' possibile riassumere brevemente il cuore del "metodo Paulo Freire": 

MG: "Ho vissuto e lavorato con Paulo Freire 23 anni. Di lui voglio ricordare che veniva da una 

delle regioni più povere del Brasile, il Nordeste, dove è nato nel 1921. Ha lavorato inizialmente 

nei servizi sociali di imprese industriali dove, come insegnante di portoghese, si è occupato di 

alfabetizzazione degli adulti, scoprendo ben presto che i suoi studi non gli erano utili ad insegna-

re portoghese ai lavoratori. Cominciò quindi a studiare e ad avvicinarsi al linguaggio popolare e 

riuscì a sviluppare una metodologia che gli consentisse di rivolgersi agli adulti in quanto tali, 

smettendo di trattarli in classe da bambini, come era ancora pratica comune negli anni '50. 

Paulo Freire è divenuto noto per questo metodo e soprattutto per un approccio psico-sociale in 

grado di trasformare rapidamente gli adulti in persone consapevoli delle ragioni della povertà. 

Parte dalla constatazione che un analfabeta che non conosca le ragioni del suo analfabetismo, an-

che se comincia ad acquisire nozioni, ritornerà all'analfabetismo: per questo l'educazione è anche 

educazione politica.  

Il metodo di Paulo Freire parte dai soggetti del processo educativo, dalle necessità e problemi 

quali fame, disoccupazione, malattie, da una ricerca dei temi che le persone affrontano più spesso. 

Era solito dire: 'Chi ha fame ha fretta'.  

La Pedagogia degli oppressi continua ad essere valida non solo perché nel mondo continua ad 

esserci oppressione, ma anche perché risponde a necessità fondamentali dell’educazione odierna. 

La scuola ed i sistemi educativi si trovano ad affrontare nuove e grandi sfide nel contesto di una 

‘generalizzazione dell’informazione’ in una società da molti chiamata ‘delle conoscenze’ e che io 

preferisco chiamare società ‘che apprende’ o ‘dell’apprendimento’. Le città stesse divengono edu-

catrici e in apprendimento, moltiplicando i propri spazi formativi. La scuola, in questo nuovo 

contesto impregnato di conoscenze non può limitarsi ad essere uno spazio formativo qualsiasi fra 

altri spazi formativi. E’ necessario che si trasformi in spazio capace di organizzare i molteplici 

spazi formativi, agendo in modo più formativo e meno informativo. Deve diventare un ‘circolo di 

cultura’, come diceva Paulo Freire, capace di gestire conoscenze sociali, più che dispensatrice di 

lezioni. 

Quello di Paulo Freire è un metodo attento alle pratiche: cominciamo a partire dalla curiosità, ri-

cercando per fare e quindi sistematizzare; dopo questa lettura del mondo, entriamo poi in una 

seconda fase di identificazione e analisi delle parole generatrici: la ricerca va condivisa ed è per 

questo che l'educazione si identifica con il dialogo; entrambe queste fasi sono preparatorie ad una 

terza fase di azione: applicando le nuove conoscenze al mondo si rende possibile la sua trasfor-

mazione”. 

La metodologia di alfabetizzazione attenta alla formazione di una coscienza critica passa attra-

verso quindi attraverso tre fasi principali. E’ possibile tracciarne una breve sintesi? 

MG: “Come dicevo, si tratta delle fasi di ricerca, tematizzazione e azione-problematizzazione. 

Nella prima fase, di ricerca, avviene la scoperta dell’universo del vocabolario: si incontrano le pa-

role ed i temi generatori legati alla vita quotidiana di chi apprende e del suo gruppo sociale. Que-

ste parole generatrici sono selezionate tenendo presente la loro lunghezza sillabica, il valore fone-

tico e, soprattutto, il senso che viene loro attribuito dal gruppo sociale. La scoperta di questo voca-

bolario universale può essere fatta attraverso riunioni informali con gli abitanti del luogo nel qua-



19

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

le ogni schema verrà applicato – lavorando con loro, condividendo le loro preoccupazioni ed otte-

nendo un’idea degli elementi della loro cultura. Nella fase di tematizzazione, la seconda, i temi 

scaturiti dalla ricerca iniziale vengono codificati e decodificati. Emergono così nuovi temi genera-

tori, variamente articolati con quelli che incontrati inizialmente. E’ in questa fase che si produco-

no anche le mappe per l’analisi dei gruppi fonetici che aiutano i processi di lettura e scrittura. 

Nella terza fase, di problematizzazione, è quindi possibile tornare dall’astratto al concreto. Si fan-

no di nuovo i conti con i limiti e le possibilità che caratterizzavano la prima fase. Si identificano 

azioni concrete in grado di confrontarsi con le situazioni politiche, culturali, sociali ed economi-

che problematiche. L’abilità di leggere e scrivere si converte in strumento di lotta, di attività poli-

tica e sociale. Si tratta di un processo in cui l’educazione è concepita per la liberazione, come pras-

si trasformatrice, un atto educativo organizzato collettivamente. Nel suo dibattito con Piaget, Frei-

re sottolineava la differenza fra 'prendere coscienza' (atto intellettuale) e 'coscientizzazione' (atto 

che implica un coinvolgimento più profondo). Paulo era un profondo umanista e insisteva sulla 

necessità di una nuova razionalità bagnata di emozioni, su una concezione della conoscenza che 

non separi aspetti cognitivi ed affettivi. Per questo l'educazione deve partire da una migliore co-

noscenza di ciò che già conosciamo, leggendolo non solo con gli occhi, ma con tutti i sensi: si 

tratta di conoscere per cambiare. Paulo Freire ha continuato ad approfondire la distinzione di Ha-

bermas fra razionalità strumentale e razionalità comunicativa: per Paulo la prima crea le condi-

zioni della dominazione, la seconda apre ad un'altra società: della cittadinanza, aperta, libera". 

L'esperienza di Paulo Freire in Brasile viene interrotta nel 1964 dalla dittatura… 

MG. "Durante l'esilio, dopo gli anni trascorsi in Cile, i dieci anni passati al Consiglio Mondiale 

delle Chiese gli permisero di lavorare in Africa, un'esperienza fondamentale che diede al suo pen-

siero umanista una dimensione maggiormente olistica, attenta alle diversità delle culture. Soleva 

dire che 'si può apprendere sempre, anche all'ombra dei manghi, quando si presta attenzione alla 

storia di ciascuno'. 

Dopo 16 anni di esilio, nel 1980, Paulo Freire poté finalmente far ritorno in Brasile, un ritorno che 

gli permise di incorporare nuovi temi al suo lavoro e che apre un periodo forse meno conosciuto, 

almeno in Europa. Sono gli anni in cui si interessa di scuola pubblica, di come sia possibile tra-

sformare una scuola di stampo burocratico in scuola comunitaria. Si interessa inoltre di transdi-

sciplinarietà, di ecologia (ispirando il movimento dell'Ecopedagogia), di rispetto delle diversità". 

Re-inventare il messaggio di Paulo Freire è anche ripartire dalla sua carica utopica? 

MG: "Sogno e utopia sono categorie molto importanti per Paulo Freire che ha ripetuto come, in 

questi tempi neoliberisti, gli ideologi del mercato quale scelta a senso unico lo vogliano sostituire 

all'utopia, mentre ciò di cui abbiano bisogno è una conoscenza e comprensione della storia quale 

spazio delle possibilità: come pedagoghi dobbiamo essere in grado innanzitutto di sognare un 

altro mondo possibile, di sognare il futuro e quindi di lavorare nel presente e sul passato. 

La sua teoria della conoscenza basata sulla ricerca antropologica è di grande attualità. Per Paulo 

Freire era importante scrivere non solo testi a carattere tecnico, ma anche poetico. Bartolomeo Bel-

lanova utilizza per l'opera di Freire la felice espressione di 'realismo utopico' e si riferisce in parti-

colare al richiamo di Paulo Freire a 'fare oggi ciò che è possibile fare oggi, per poter fare domani 

ciò che è impossibile fare oggi'. 

L’eredità di Paulo Freire non appartiene ad una persona o ad una istituzione: appartiene a chi ne 

ha bisogno. Come avviene nel libro e nel film “Il postino di Neruda” in cui il postino si appropria 

di una poesia di Pablo Neruda per sedurre la propria findanzata. Quando Neruda gli chiede di 



20

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

chi sia la poesia il postino risponde che la poesia è di chi ne ha bisogno e non di chi l’ha scritta. 

Con questo spirito si muove oggi l’Instituto Paulo Freire, elaborando il pensiero di Paulo Freire in 

tutti i suoi progetti, dalla formazione dei docenti all’economia solidale, dalle tematiche della so-

stenibilità all’alfabetizzazione di giovani e adulti, al lavoro di consulenza sulle riforme curricolari 

e amministrative delle scuole e degli assessorati. L’Instituto Paulo Freire da corpo all’ultimo so-

gno di Paulo Freire, il progetto di una Escola Cidadã, scuola di cittadinanza, che definiva ‘la scuo-

la della collaborazione, dell’esperienza intensa della democrazia’. Si tratta, oggi, di una rete di 

persone ed organismi sparsi in tutto il mondo. Uno dei lavori più conosciuti è quello dell’eco-

pedagogia, una pedagogia della Terra che possa costruire un mondo sostenibile”. 

L'ultima parte del lavoro di Paulo Freire lo porta ad occuparsi non solo di educazione degli 

adulti, ma anche di scuola pubblica. In che senso il suo messaggio rimane di attualità? 

MG: "In questi tempi in cui nella scuola non è facile capire il senso di ciò che stiamo facendo è im-

portante tenere vivo lo spirito di Paulo Freire che considerava la scuola soprattutto un laboratorio 

sociale e l'educatore un creatore di senso: educare è impregnare di senso i nostri atti quotidiani. 

Educando 'marchiamo con un segno', cioè attribuiamo senso ed abbiamo la responsabilità di pro-

muovere un progetto di vita che sappia fare della scuola un luogo dove ci sia spazio per l'allegria. 

L'ultimo intervento pubblico di Paulo Freire all'Istituto che porta il suo nome risale al 17 aprile 

1997 (morirà il 2 maggio). A chi gli domandava per che cosa volesse essere ricordato rispose: 

'Come una persona che ama la vita, uomini, donne, fiumi, montagne, la Terra e la possibilità di 

fare di questa Terra un'unica comunità'. Il sogno di Paulo Freire era l'ideale della cittadinanza pla-

netaria, riuscire a fare dell'umanità una sola patria. 

Re-inventare oggi il suo messaggio significa ripartire dalla sua affermazione che 'il mondo non è 

dato, ma è in costruzione', Come esseri umani siamo incompiuti. Dobbiamo e possiamo crescere 

insieme agli altri, l'altro è la nostra opportunità di continuo perfezionamento. Rimane centrale 

l'idea che siamo esseri dotati di scelta: possiamo scegliere fra Washington (la cultura della guerra, 

della trasformazione della cultura e dell'educazione in merce, dell' 'insolidarietà', come la definiva 

Paulo Freire) e Angicos (il luogo dove è nata la rivoluzione pedagogica di Paulo Freire, simbolo 

di semplicità, solidarietà, nonviolenza attiva, sostenibilità). Re-inventare il suo messaggio in que-

sti tempi mercificati e in cui si afferma la fine della storia significa far rinascere la speranza". 

Il tema della speranza è centrale nell’elaborazione di Freire così come quello del potere cui tu 

hai dedicato un libro. Qual’era lo sguardo pedagogico di Freire nei confronti del potere? 

MG: “Quando pensiamo a come cambiare il mondo, pensiamo alla rivoluzione, a conquistare il 

potere per potere poi cambiare il mondo. Non è questo l’approccio di Paulo Freire. Insisteva sul 

fatto che prima il potere va re-inventato. Considero questo un punto fondamentale di partenza 

anche per il nostro lavoro oggi quando vogliamo attuare azioni trasformative. Certo, non è facile 

suscitare consenso a questo proposito. E’ proprio per questo che cerchiamo, seguendo il consiglio 

di Paulo Freire, di fare, innanzitutto, e quindi di “nominare”. E’ la pratica che ci mostra che cam-

mino seguire. Paulo Freire criticava le forme autoritarie di cambiamento attraverso il potere stata-

le. Per questo fu indicato più volte come anarchico. Prima di creare l’Instituto Paulo Freire, nel 

1991, ha discusso con noi come fondare un ‘Centro di Studi per l’Azione Diretta”, un progetto che 

inizialmente avevamo portato avanti come Instituto”. 

Sei autore di “Educar para um Outro Mundo Possivel” (Publisher, San Paolo, 2007), in cui ri-

leggi l’esperienza del Forum Sociale Mondiale quale spazio di apprendimento di nuove forme 



21

2017, VOL 12, N. 29, ISSN 2279-9001 

culturali e politiche per la trasformazione. Che ruolo ha il pensiero di Paulo Freire in questa 

prospettiva? 

MG: “In ‘Pedagogia da autonomia’ Paulo Freire contrappone l’etica del mercato all’etica del gene-

re umano, considerando la prima quale etica specifica e la seconda quale etica planetaria, univer-

sale, di tutti gli esseri umani e non solo di qualcuno. Parliamo di etica, ma anche di logica: la logi-

ca dei bisogni del capitale contrapposta ad una logica che risponda alle necessità umane. Lavo-

rando con una ‘teoria della coscienza che opprime’ Paulo Freire ci indica un cammino per andare 

oltre il capitalismo. Per poter cambiare è necessario creare un’altra teoria, un’altra logica, in que-

sto caso per re-inventare capitale e mercato 

La grande novità del Forum Sociale Mondiale è l’aver sfatato il fatalismo neoliberista e il pensiero 

unico. La cosa peggiore è credere che vi sia un solo mondo possibile e trasformare il mondo in 

feticcio. La feticizzazione instaura un mondo di insensibilità che tende a naturalizzare tutto. Co-

me movimento pedagogico ci opponiamo a questa feticizzazione e mercificazione dell’educazio-

ne. Solo una nuova coscientizzazione che si opponga a questa mercificazione può sbloccare que-

sta situazione: in questo senso il Forum Sociale Mondiale e il Forum Mondiale dell’Educazione 

sono un unico grande movimento  planetario per processi educativi votati ad altri mondi possibi-

li. 

Il FSM considera la diversità come caratteristica fondamentale dell’umanità. Per questo non è 

possibile concepire un unico modo di produrre e riprodurre la nostra esistenza nel pianeta. Ciò 

che abbiamo in comune è la diversità umana, di fronte alla quale si apre la possibilità della diver-

sità dei mondi possibili. A un pensiero unico non possiamo contrapporre un altro pernsiero uni-

co. Per questo, educare per un altro mondo possibile è aducare per altri mondi possibili, educare 

al far emergere ciò che ancora non c’è, l’utopia. In questo modo concepiamo la storia come possi-

bilità e non come fatalità, come sosteneva Paulo Freire. Per questo, educare per altri mondi possi-

bili significa anche educare alla rotture, alla ribellione, al rifiuto, saper dire no, gridare, sognare 

altri mondi. Denunciare e annunciare. 

Il processo di costruzione di altri mondi possibili è un processo eminentemente educativo. Non si 

può capire l’azione trasformatrice del Forum Sociale Mondiale senza capire la sua dimensione 

pedagogica: il processo del Forum è un processo poltico che non si può comprendere se non pren-

dendo in considerazione la sua dimensione pedagogica. Tutte le relazioni di egemonia sono rela-

zioni pedagogiche. Tutte le relazioni pedagogiche sono necessariamente politiche. Capire il Fo-

rum Sociale Mondiale come processo di cambiamento significa capirlo come processo pedagogico 

di apprendimento del cambiamento”. 


