
 

 1 

2008, VOL 4, N. 12 ISSN 2279-9001 

CONTRIBUTO TEORICO 

HEGEL aveva torto? Saperi, Linguaggi, Educazione, 
spirito critico nella riflessione di un filosofo che ha 
portato la filosofia a teatro. 

Alfonso M. Iacono 

L’io non si forma in solitudine nei suoi rapporti con il mondo. Ce lo avevano fatto credere Carte-

sio e perfino lo stesso Kant. L’io si costruisce nei suoi rapporti con gli altri, con la società; si forma 

anche sapendosi guardare dal punto di vista di un altro, dell’altro. Hegel (e Vico prima di lui, ma 

non se ne accorse quasi nessuno) aveva  ragione. L’autonomia individuale si rende possibile sol-

tanto se viene riconosciuta la relazione di dipendenza che l’individuo inevitabilmente intrattiene. 

Gli umani sono quegli strani esseri che, paradossalmente, quanto più si avvicinano all’autonomia 

tanto più devono riconoscersi dipendenti; quanto più prendono orgogliosamente coscienza della 

propria individualità tanto più devono essere riconosciuti dagli altri.  

Su questa strada,  per vie diverse, lo seguiranno Marx, Freud, i francofortesi, Foucault, Winnicott, 

Bateson. 

Hegel aveva  ragione. Ma aveva torto nel pensare che un simile processo dovesse avvenire attra-

verso una gerarchia di saperi e di linguaggi costruiti secondo lo schema dell’alto e del basso. Stra-

no pensiero per uno che applicava la dialettica e il principio di contraddizione. 

Hegel aveva torto nel pensare che i miti di Platone fossero qualcosa di inferiore nella sua filosofia. 

Egli affermava che il pensiero che ha per oggetto se stesso deve anche innalzarsi alla sua propria 

forma, alla forma del pensiero. E tale forma, naturalmente, deve avere un linguaggio adeguato, 

quello appunto filosofico. Un linguaggio capace di rappresentare concetti senza l’uso di espressio-

ni che abbiano a che fare con i sensi e con il corpo, che restino vincolati ai miti o alle metafore. 

Scrive Hegel: 

<<Platone è spesso elogiato per via dei suoi miti, come se con essi avesse mostrato una genialità 

superiore a quella di altri filosofi. Si pensa che i miti platonici siano più lodevoli della maniera 

astratta di esprimersi; e senza dubbio il modo di esporre di Platone è assai bello. Ma, se lo si esa-

mina più esattamente, da un lato si nota la sua incapacità di esprimersi nella forma pura del pen-

siero; d’altro lato Platone si serve dei miti solo a titolo d’introduzione, mentre invece quando 

giunge alla questione principale, egli si esprime altrimenti […] Quei miti possono essere utili alla 

divulgazione esteriore, perché con essi si scende dalle altezze della speculazione, per fornire rap-

presentazioni più facili>>1. 

Non così. Il mito platonico non è soltanto introduttivo o divulgativo, esso, come è stato osservato,  

<<non dice il vero, ma offre del senso>> 2. 

Quando mi trovai a fare filosofia con i bambini (non a insegnare filosofia ai bambini) di una scuo-

la  elementare di Tonfano (Pietrasanta), invitato dal maestro Sergio Viti e dopo che vi tornai, qual-

che anno appresso, mi resi conto che ogni codice, ogni linguaggio rende possibile delle profondità 

che un altro codice, un altro linguaggio non può offrire, e viceversa.  

Usare i miti in filosofia non significa fare della semplificazione o della divulgazione, ma cercare 

sensi che con altri linguaggi non possono essere trovati.  

I linguaggi sono tutti traducibili e, nello stesso tempo, irriducibili.  

E’ proprio questa doppia, apparentemente contraddittoria possibilità a far saltare le gerarchie dei 

saperi fondate sulle immagini dell’alto e del basso e permettere di ripensare ad essi fuori dai ter-

mini di una divisione tra uno specialismo chiuso e rarefatto e una divulgazione facile e plebea.  



 

 2 

2008, VOL 4, N. 12 ISSN 2279-9001 

Nella lezione multimediale “Con altri occhi” riporto la seguente considerazione di Wofgang Goe-

the a proposito dell’arte e del pubblico: <<allora oserò dire che un’opera d’arte può sembrare 

un’opera della natura soltanto a uno spettatore completamente incolto, uno spettatore che anche 

l’artista predilige  ed apprezza, benché si collochi soltanto al livello più basso. Purtroppo costui si 

sente appagato solo quando l’artista si abbassa fino a lui e non potrà mai levarsi insieme al vero 

artista, quando questi, spinto dal proprio genio, dovrà spiccare il volo e compiere l’opera in tutta 

la sua grandezza.>>3 Quel che Goethe dice dell’arte ha un valore più generale, che oggi, special-

mente nei mass media, viene regolarmente disatteso.  

Il senso comune è per sua natura conservativo. Per avere successo basta giocare su questa sua na-

tura abbassando il livello a un facile riconoscimento di ciò che è già noto. Chi torna dal lavoro ed 

è stanco, si dice, ha bisogno di cose facili e le cose facili sono quelle che riconosci immediatamente 

come familiari, che ti rassicurano e ti rilassano.  

Non ho niente contro il rilassarsi e il riposo, ma Goethe sta dicendo che il valore dell’arte consiste 

nell’innalzare lo spettatore verso l’opera, non viceversa.  

Il plebeismo conservatore della divulgazione  è questo “viceversa”. 

In “Con altri occhi”4 ho tentato di comunicare filosofia  in modo non divulgativo,  ma neanche 

specialistico. Ho cercato, grazie a Renzo Boldrini e a Andrea Bastogi che con me hanno progettato 

e realizzato questa lezione multimediale, di mettere insieme linguaggio e immagini,  voce e scena.  

L’idea era di fare viaggiare i concetti ben sapendo che essi, come già Nietzsche aveva mostrato, 

non sono svincolabili   dalle metafore e dai sensi e che sono autonomi ma proprio nel senso di 

una autonomia vincolata alle relazioni di cui si parlava all’inizio.  Sì! Perché quel che capita agli  

uomini accade anche ai concetti. Far viaggiare i concetti non è semplice. Di solito sulla scena vi 

sono personaggi  che agiscono, non concetti che navigano. Ma questa è stata ed è la scommessa di 

“Con altri occhi” in uno spazio teatrale, in uno spazio, cioè, dove rappresentazione e conoscenza 

si uniscono per dare senso corporeo alla comunicazione. 

Il guardare con altri occhi è del resto la pratica della  filosofia, il cui compito è quello di segnalare 

lo scandalo dell’ovvio.  Là dove tutto sembra scontato, certo, ovvio il guardare con altri occhi ci 

permette di vedere le stesse cose in modo non scontato, non certo, non ovvio.  

E’ l’atteggiamento della conoscenza, è l’emozione della meraviglia, è lo scopo dell’educazione 

(non della trasmissione, non dell’addestramento) che è la condizione  di uno  spirito critico, il 

quale appare oggi - può sembrare strano - in pericolo. Nell’epoca dei mass media può essere in 

pericolo lo spirito critico?  

Lo è, eccome!  

Lo è per un eccesso di informazione  che nasconde immani verità, lo è per la nostra impossibilità 

di filtrare questo medesimo eccesso, lo è per un incessante bombardamento ideologico su come 

dobbiamo comportarci, su cosa dobbiamo comprare, su chi dobbiamo amare.  

Lo è per una trasformazione della politica in spettacolo adatto non a cittadini ma a sudditi spinti a 

identificarsi con l’uno o con l’altro, lo è per la crescente paura dell’altro, lo è per una tendenziale 

trasformazione del senso di appartenenza in razzismo. 

Note 
1 Georg Wilhelm Friedriech Hegel, Introduzione alla storia della filosofia,  Laterza, Roma-Bari 

1982, pp. 126-127. 

2 Genevieve Droz, I miti platonici, Dedalo, Bari 1994, p. 11. 

3 Wolfgang Goethe, Vero e verosimile nell’opera d’arte, in Id., Scritti sull’arte e sulla letteratura, 

Bollati Boringhieri, Torino 1992,  p. 116. 

4 “Con altri occhi. Lo spettatore e i suoi paradossi”, è una lezione-spettacolo che nasce dall’in-



 

 3 

2008, VOL 4, N. 12 ISSN 2279-9001 

contro tra il filosofo Alfonso M. Iacono e Renzo Boldrini di Giallomare Minimal Teatro Ha come 

oggetto l’interazione tra ricerca filosofica, specifico teatrale (corpo, voce, spazio) ed utilizzo poeti-

co di strumenti multimediali. E’ stato rappresentato in diversi spazi teatrali e, nelle primavera scor-

sa, al teatro Verdi di Pisa. Il copione e le immagini dello spettacolo sono scaricabili all’URL 

www.ilfuggitivo.it 


