2008, VOL 4, N. 12 ISSN 2279-9001 — L LL

Lifelong Lifewide Learning

CONTRIBUTO TEORICO

HEGEL aveva torto? Saperi, Linguaggi, Educazione,
spirito critico nella riflessione di un filosofo che ha
portato la filosofia a teatro.

Alfonso M. lacono

L’io non si forma in solitudine nei suoi rapporti con il mondo. Ce lo avevano fatto credere Carte-
sio e perfino lo stesso Kant. L’io si costruisce nei suoi rapporti con gli altri, con la societa; si forma
anche sapendosi guardare dal punto di vista di un altro, dell’altro. Hegel (e Vico prima di lui, ma
non se ne accorse quasi nessuno) aveva ragione. L’autonomia individuale si rende possibile sol-
tanto se viene riconosciuta la relazione di dipendenza che I'individuo inevitabilmente intrattiene.
Gli umani sono quegli strani esseri che, paradossalmente, quanto piu si avvicinano all’autonomia
tanto pit devono riconoscersi dipendenti; quanto piti prendono orgogliosamente coscienza della
propria individualita tanto pitt devono essere riconosciuti dagli altri.

Su questa strada, per vie diverse, lo seguiranno Marx, Freud, i francofortesi, Foucault, Winnicott,
Bateson.

Hegel aveva ragione. Ma aveva torto nel pensare che un simile processo dovesse avvenire attra-
verso una gerarchia di saperi e di linguaggi costruiti secondo lo schema dell’alto e del basso. Stra-
no pensiero per uno che applicava la dialettica e il principio di contraddizione.

Hegel aveva torto nel pensare che i miti di Platone fossero qualcosa di inferiore nella sua filosofia.
Egli affermava che il pensiero che ha per oggetto se stesso deve anche innalzarsi alla sua propria
forma, alla forma del pensiero. E tale forma, naturalmente, deve avere un linguaggio adeguato,
quello appunto filosofico. Un linguaggio capace di rappresentare concetti senza 1'uso di espressio-
ni che abbiano a che fare con i sensi e con il corpo, che restino vincolati ai miti o alle metafore.
Scrive Hegel:

<<Platone e spesso elogiato per via dei suoi miti, come se con essi avesse mostrato una genialita
superiore a quella di altri filosofi. Si pensa che i miti platonici siano piu lodevoli della maniera
astratta di esprimersi; e senza dubbio il modo di esporre di Platone e assai bello. Ma, se lo si esa-
mina pil esattamente, da un lato si nota la sua incapacita di esprimersi nella forma pura del pen-
siero; d’altro lato Platone si serve dei miti solo a titolo d’introduzione, mentre invece quando
giunge alla questione principale, egli si esprime altrimenti [...] Quei miti possono essere utili alla
divulgazione esteriore, perché con essi si scende dalle altezze della speculazione, per fornire rap-
presentazioni piu facili>>'.

Non cosi. Il mito platonico non e soltanto introduttivo o divulgativo, esso, come e stato osservato,
<<non dice il vero, ma offre del senso>> 2.

Quando mi trovai a fare filosofia con i bambini (non a insegnare filosofia ai bambini) di una scuo-
la elementare di Tonfano (Pietrasanta), invitato dal maestro Sergio Viti e dopo che vi tornai, qual-
che anno appresso, mi resi conto che ogni codice, ogni linguaggio rende possibile delle profondita
che un altro codice, un altro linguaggio non puo offrire, e viceversa.

Usare i miti in filosofia non significa fare della semplificazione o della divulgazione, ma cercare
sensi che con altri linguaggi non possono essere trovati.

I linguaggi sono tutti traducibili e, nello stesso tempo, irriducibili.

E” proprio questa doppia, apparentemente contraddittoria possibilita a far saltare le gerarchie dei
saperi fondate sulle immagini dell’alto e del basso e permettere di ripensare ad essi fuori dai ter-
mini di una divisione tra uno specialismo chiuso e rarefatto e una divulgazione facile e plebea.




2008, VOL 4, N. 12 ISSN 2279-9001 — L L L

Lifelong Lifewide Learning

Nella lezione multimediale “Con altri occhi” riporto la seguente considerazione di Wofgang Goe-
the a proposito dell’arte e del pubblico: <<allora osero dire che un’opera d’arte puo sembrare
un’opera della natura soltanto a uno spettatore completamente incolto, uno spettatore che anche
l’artista predilige ed apprezza, benché si collochi soltanto al livello pit1 basso. Purtroppo costui si
sente appagato solo quando ’artista si abbassa fino a lui e non potra mai levarsi insieme al vero
artista, quando questi, spinto dal proprio genio, dovra spiccare il volo e compiere I'opera in tutta
la sua grandezza.>>* Quel che Goethe dice dell’arte ha un valore piu generale, che oggi, special-
mente nei mass media, viene regolarmente disatteso.

Il senso comune e per sua natura conservativo. Per avere successo basta giocare su questa sua na-
tura abbassando il livello a un facile riconoscimento di cio che e gia noto. Chi torna dal lavoro ed
e stanco, si dice, ha bisogno di cose facili e le cose facili sono quelle che riconosci immediatamente
come familiari, che ti rassicurano e ti rilassano.

Non ho niente contro il rilassarsi e il riposo, ma Goethe sta dicendo che il valore dell’arte consiste
nell’innalzare lo spettatore verso 1’opera, non viceversa.

Il plebeismo conservatore della divulgazione e questo “viceversa”.

In “Con altri occhi”4 ho tentato di comunicare filosofia in modo non divulgativo, ma neanche
specialistico. Ho cercato, grazie a Renzo Boldrini e a Andrea Bastogi che con me hanno progettato
e realizzato questa lezione multimediale, di mettere insieme linguaggio e immagini, voce e scena.
L’idea era di fare viaggiare i concetti ben sapendo che essi, come gia Nietzsche aveva mostrato,
non sono svincolabili dalle metafore e dai sensi e che sono autonomi ma proprio nel senso di
una autonomia vincolata alle relazioni di cui si parlava all’inizio. Si! Perché quel che capita agli
uomini accade anche ai concetti. Far viaggiare i concetti non e semplice. Di solito sulla scena vi
sono personaggi che agiscono, non concetti che navigano. Ma questa e stata ed e la scommessa di
“Con altri occhi” in uno spazio teatrale, in uno spazio, cioe, dove rappresentazione e conoscenza
si uniscono per dare senso corporeo alla comunicazione.

Il guardare con altri occhi e del resto la pratica della filosofia, il cui compito e quello di segnalare
lo scandalo dell’ovvio. La dove tutto sembra scontato, certo, ovvio il guardare con altri occhi ci
permette di vedere le stesse cose in modo non scontato, non certo, non ovvio.

E’ I'atteggiamento della conoscenza, € 'emozione della meraviglia, & lo scopo dell’educazione
(non della trasmissione, non dell’addestramento) che e la condizione di uno spirito critico, il
quale appare oggi - pu0 sembrare strano - in pericolo. Nell’epoca dei mass media puo essere in
pericolo lo spirito critico?

Lo ¢, eccome!

Lo e per un eccesso di informazione che nasconde immani verita, lo & per la nostra impossibilita
di filtrare questo medesimo eccesso, lo e per un incessante bombardamento ideologico su come
dobbiamo comportarci, su cosa dobbiamo comprare, su chi dobbiamo amare.

Lo e per una trasformazione della politica in spettacolo adatto non a cittadini ma a sudditi spinti a
identificarsi con I'uno o con Ialtro, lo € per la crescente paura dell’altro, lo € per una tendenziale
trasformazione del senso di appartenenza in razzismo.

Note
1 Georg Wilhelm Friedriech Hegel, Introduzione alla storia della filosofia, Laterza, Roma-Bari

1982, pp. 126-127.

2 Genevieve Droz, | miti platonici, Dedalo, Bari 1994, p. 11.

3 Wolfgang Goethe, Vero e verosimile nell’opera d’arte, in Id., Scritti sull’arte e sulla letteratura,
Bollati Boringhieri, Torino 1992, p. 116.

4 “Con altri occhi. Lo spettatore e i suoi paradossi”, € una lezione-spettacolo che nasce dall’in-



=
2008, VOL 4, N. 12 ISSN 2279-9001 é

Lifelong Lifewide Learning

contro tra il filosofo Alfonso M. lacono e Renzo Boldrini di Giallomare Minimal Teatro Ha come
oggetto l'interazione tra ricerca filosofica, specifico teatrale (corpo, voce, spazio) ed utilizzo poeti-
co di strumenti multimediali. E’ stato rappresentato in diversi spazi teatrali e, nelle primavera scor-
sa, al teatro Verdi di Pisa. Il copione e le immagini dello spettacolo sono scaricabili al’URL
www.ilfuggitivo.it




