
 

 37 

2011, VOL 7, N. 17/18  ISSN 2279-9001 

CONTRIBUTO TEORICO 

Idee pedagogiche per uno “sviluppo felice” 

ABSTRACT ITALIANO 
 

Daniela Dato 

1 Lo “sviluppo felice” 

 

Non pochi sono gli studiosi tra cui gli economisti umanisti come Sen, Keynes, Layard, Latouche, 

o ancora tra i sociologi come Natoli che ormai da tempo mettono in luce la relazione non necessa-

ria che lega sviluppo e crescita del reddito e del P.I.L.. Senza guardare alle proposte, se vogliamo 

radicali, della “decrescita serena” di Latouche, non possiamo comunque ignorare, in qualità di 

pedagogisti, che i capisaldi e i motori dello sviluppo possono risiedere soprattutto in qualcosa di 

differente dai semplici beni materiali, dovendo diversamente tener conto anche del valore dell’in-

funzionale e dell’intangibile.1 Termini con i quali intendiamo alludere a assi portanti, non gli uni-

ci, costituenti la comunità. Pensiamo, in particolare, di poter fare riferimento alla possibilità di 

accesso alle risorse (che può, anzi deve, prescindere dal reddito procapite), alle possibilità di ac-

cesso alla conoscenza, e dunque al diritto alla formazione (che deve essere garantito qualitativa-

mente e quantitativamente in proporzioni inverse rispetto al reddito procapite), al diritto alla sa-

lute durante l’intero corso della vita e nei molteplici luoghi che ne determinano la qualità, il di-

ritto al lavoro come strumento possibile di un progetto di vita qualificata, la tutela della famiglia 

come spazio generatore di socialità, di cittadinanza e di democrazia. Il diritto al poter fare comu-

nità, ovvero alla convivialità e alla socialità attiva e democratica. 

A sostegno di queste tesi, gli ultimi documenti dell’UE e dell’OMS o, ancora dell’UNESCO e 

dell’UNICEF, guardano allo sviluppo come a un processo orientato al ben-essere del soggetto, 

alla promozione e realizzazione di una «vita buona nella società attiva» come si legge nel Libro 

Bianco dell’aprile 2009 alla cui base risiedano valori immateriali quali la salute, l’etica, la solida-

rietà, la partecipazione, l’istruzione ecc. 

A fare da sfondo integratore rispetto a tali nuovi modi interpretativi di guardare alla vita, l’idea 

di un legame stretto e inscindibile tra formazione e diritti universali, formazione e sviluppo del 

soggetto-persona in quanto unico e irripetibile. Ciò a partire dalla consapevolezza che il processo 

formativo si caratterizza del doppio binario epistemologico-prassico, il primo dei quali si offre 

come ambito di riflessione sul concetto di soggetto-persona e di umanità; il secondo come 

“spazio” di progettazione e realizzazione concreta di interventi volti allo sviluppo integrale e in-

tegrato di quest’ultimo assumendo i tratti di strumento di emancipazione, di orientamento, di 

ENGLISH ABSTRACT 
 



 

 38 

2011, VOL 7, N. 17/18  ISSN 2279-9001 

«regolatore esistenziale».2 Formazione, dunque, interpretata come volano di sviluppo, strumento 

di crescita personale, sociale, culturale ed anche economica che rivendica un progetto già caro al 

Raffaele Laporta degli anni Settanta quando sottolineava l’emergenza pedagogica di promuovere 

e realizzare una «democrazia educativa», di ripensare il lavoro formativo come «autentica politica 

da farsi» orientata allo sviluppo multidimensionale del soggetto «capace di essere se stesso, non 

decondizionato, ma ricondizionato, a conoscersi e a valersi delle proprie forze, e ad associarsi con 

altre forze, trasformando così l’educazione in politica, in costume politico».3 

 

2. Una questione pedagogica 

 

Potremmo, allora, rivendicare un primato pedagogico in ogni discussione finalizzata a orientare e 

dare senso alle forme contemporanee di sviluppo – non solo economico ma personale, comunita-

rio, sociale, culturale e tout court umano –? È lecito, in altre parole, affermare e sostenere il princi-

pio che guardare allo sviluppo significhi non discostare lo sguardo dal potenziale e continuo tras-

formarsi dell’uomo e della donna transattivamente e ricorsivamente con i rispettivi contesti di 

vita e di esperienza? È consentito, utopisticamente – ma sempre nel senso che tale parola ha nel 

perimetro dell’epistemologia pedagogica –, protendere verso una idea di formazione umana in 

direzione di una singolare-e-collettiva affermazione di valori positivi ed “educativi” (a la Dewey) 

tra i quali la felicità sembra ricoprire un ruolo di prim’ordine? 

Epicuro già affermava, nella celebre lettera a Meceneo, come «non è si è mai troppo giovani o 

troppo vecchi per la conoscenza della felicità». Noi, forse, in queste parole possiamo ritrovare un 

antesignana precomprensione di ciò che oggi può darsi, a nostro parere, come uno degli obiettivi 

prioritari dell'apprendimento e dello sviluppo lungo il corso della vita: la felicità. 

Non è difficile, del resto, affermare che la felicità sia parte costitutiva della formazione: è sempli-

ce, infatti, correlare tale stato mentale e intellettuale al più ampio e complesso stato di ben-essere 

del soggetto-persona, in cui sono, oltretutto, coinvolte le istanze della cura di sé e dell'altro, della 

salvaguardia, tutela e promozione della qualità della vita, dell’emancipazione, della progettualità. 

E se una certa scienza “dura e pura”, ad esempio con Boncinelli, sostiene4 – pure con legittime e 

avallabili argomentazioni – che sia l’infelicità il vero motore dello sviluppo, perché «forza», 

«spinta evolutiva», «rinforzo», «motivazione»5, all’opposto vi sono interpretazioni non meno 

scientifiche ma riferibili a cornici più problematiche che, come ad esempio proposto da Natoli, 

sostengono che i margini di sviluppo e cambiamento si definiscano a partire dall’idea stessa di 

felicità in quanto «vigile attenzione al futuro», «relazione/tensione tra essere e divenire»6. 

Nel mezzo di queste due definizioni altrettanto complesse e soggette a discussioni e riflessioni, sta 

l’idea di una “felicità pedagogica” carica di utopia, di speranza, di apertura al cambiamento. 

Utopia perché orientata al divenire, sempre protesa a quel qualcosa che ancora non c’è. Utopia 

come speranza, come categoria del possibile e del futuro, certezza della possibilità del cambia-

mento. Utopia e speranza, ancora, come strumenti di progettazione, di ridefinizione ricorsiva-

mente aperta, dinamica, mai completa e sempre neotenica di un progetto di sviluppo personale, 

generatori di autoefficacia, autostima, autodeterminazione, resilienza, di «passione per la ricerca 

dell'arte di vivere»7 da promuovere attraverso il dispiegamento delle risorse personali. 

In un’epoca in cui studiosi come Bauman sostengono che «l’avvento della ricerca della felicità co-

me principale motore del pensiero e dell’azione dell’uomo è per alcuni la promessa (e per altri la 

premonizione) di una vera rivoluzione culturale, nonché sociale ed economica»8, la felicità può 

configurarsi, allora, pedagogicamente come origine e conseguenza di un progetto/percorso di svi-

luppo personale-e-comunitario, un processo di orientamento e auto-orientamento, di presa di 



 

 39 

2011, VOL 7, N. 17/18  ISSN 2279-9001 

consapevolezza di ciò che è meglio per sé, di quali siano le scelte (responsabili e partecipate) che 

possono garantire la felicità e dunque il proprio ben-essere. 

Per usare le parole di Amartya Sen e di Martha Nussbaum la ricerca – pedagogica – della felicità 

altro non è che un processo orientato alla capacitazione dei soggetti e alla piena realizzazione di 

ciò che «le persone sono realmente in grado di fare e di essere» riuscendo ad innescare «processi 

atti a liberare le risorse degli individui, a reggere decisioni e a gestire prassi indirizzate al cambia-

mento»9. 

Il ruolo della formazione è dunque, quello di risorsa strategica imprescindibile all’interno di tale 

quadro teorico, poiché è solo attraverso tale processo che i soggetti possono orientarsi nella com-

plessità, possono imparare a riconoscere, esercitare e utilizzare i propri potenziali cognitivi ed 

emotivi; possono divenire «sensibili» alla necessità di conoscere e alla consapevolezza che il sape-

re può configurarsi come strumento di cura e di orientamento. Ciò nella misura in cui nella fatica 

cognitiva ed emotiva del processo di conoscenza il soggetto si scopre capace di poter-essere-

ancora. Un processo formativo efficace di qualità è, allora, quel processo che conduce il soggetto 

verso uno stato di ben-essere, uno “star bene” con se stesso e con gli altri. 

 

3. Singolarità e comunità 

 

Il già citato Libro Bianco del 2009 recita che per una vita buona e per la realizzazione di una socie-

tà attiva è fondamentale rivendicare la centralità della persona (della singolarità) e della comunità 

come veri motori – solo apparentemente agli antipodi – dello “sviluppo felice”. 

Il riferimento ai due antinomi singolarità/comunità rimanda alla possibilità di guardare allo svi-

luppo come processo dinamico, zigzagante, alternativamente condizionato dalla istanze dell’Io, 

così come da quelle del Mondo. Il riferimento all’Io risponde all’impegno pedagogico di dare allo 

sviluppo – come abbiamo avuto già modo di sottolineare – l’accezione di ben-essere, di emancipa-

zione e auto-realizzazione risultante dalla mobilitazione di risorse emotive e cognitive del singo-

lo. Si tratta di valorizzare e capitalizzare le esperienze del soggetto, il senso e il significato che egli 

attribuisce ad esse e, al contempo, di riconsiderare e rivalutare la sensibilità, l’immaginazione e 

l’intelligenza del soggetto-persona che, bertinianamente, rappresentano l’opportunità di «cogliere 

i valori positivi del vivente», la «capacità di dilatare possibilità e significazioni vitali» nonché di 

«operare sulle condizioni ambientali e psicologiche in rapporto ad obiettivi prefissi»10. Tutto ciò a 

sottolineare come l’idea di sviluppo debba poter essere, naturaliter, interpretata come parte costi-

tuente di una più complessa e qualificata idea di benessere e felicità pedagogica, riconoscendo nel 

soggetto un punto di partenza e nella tensione universale e ontologica del valore della dignità 

umana e nella sua dimensione più “storica” l’idea di una identità in continua trasformazione. 

Tuttavia, la via della felicità, e dunque dello sviluppo, è resa possibile – richiamando qui anche le 

tesi bertiniane – dalla disponibilità intellettuale e disponibilità affettiva alla socialità, alla comuni-

tà. Se, infatti, la valorizzazione della singolarità comporta un riconoscimento di se stessi e una ca-

pitalizzazione delle proprie risorse, nell’apertura alla socialità e nella promozione di una cultura 

della comunità entrano in gioco vincoli che riequilibrano l’insieme delle possibilità di ogni singo-

lo uomo e donna non esclusivamente incrementandole e, naturalmente, non semplicemente ridu-

cendole. 

L’uomo nella comunità e nella società diviene. E diviene, a nostro parere, semplicemente qualco-

sa di diverso, e per la pedagogia si tratta propriamente di promuovere questa possibilità 

“proteica” di poter essere sempre differenti a seconda delle rispondenze che ciascuno rintraccia 

tra i propri fini e le risorse ambientali. Il problema della felicità pedagogica o dello sviluppo è, 



 

 40 

2011, VOL 7, N. 17/18  ISSN 2279-9001 

dunque, un problema “strumentale” in termini di competenze cognitivo o meglio metacognitive 

(per essere precisi di deuteroapprendimento) ma anche di competenze morali ed etiche, nella mi-

sura in cui gli obiettivi personali sono e non possono che essere di contemporaneo valore sociale e 

comunitario. Tutto ciò per cercare di salvarsi dai più devastanti risultati delle necrosi culturali 

della contemporaneità: narcisismo, edonismo, solipsismo. 

Perché, come ha ben indicato Latouche «il dopo-sviluppo sarà necessariamente plurale»11 ovvero 

legato a una crescita collettiva, ghandianamente al miglioramento delle condizioni sociali di tutti, 

allo stare bene insieme, recuperando la «vera ricchezza nel dispiegamento delle relazioni vitali 

conviviali» che raccontano di un uomo e una donna soggetti attivi, partecipi del proprio presente, 

memori del proprio passato e progettualmente vigili sul proprio futuro. 

 

4 Progettarsi in...felicità 

 

Di fronte al tracollo della progettazione di lungo periodo, all'esercizio continuo della capacità di 

scelta, al moltiplicarsi di punti di riferimento, alla frammentazione delle esperienze, al rischio cui 

sempre più sono soggette le biografie dei singoli e delle comunità, si fa forte l’esigenza di impara-

re a vivere «coraggiosamente fin dentro al focolaio delle incertezze», di «imparare a muoversi sul-

le sabbie mobili»12. Si tratta di seguire la via della felicità e del ben-essere anche attraverso l’inter-

pretazione della crisi e dunque dell’infelicità come esperienza costruttiva. Quest’ultima intesa co-

me incontro diretto con il dolore, con i fallimenti, “spazio” che richiede di esercitare e sviluppare 

competenze di gestione delle frustrazioni, degli stress, capacità “liquida” di adattarsi ai cambia-

menti, di aprirsi ad essi, di ri-progettarsi ricorsivamente capitalizzando le proprie biografie emoti-

ve, cognitive, personali, formative e professionali. 

Promuovere una “felicità pedagogica” può allora significare passare, soprattutto, dal momento 

della crisi a quello del progetto, decidere di “essere-in-progetto”, di riflettere su se stessi e ripro-

gettare il futuro scoprendo le risorse per riappropriarsi del proprio potenziale progettuale. 

La scelta – e la possibilità – di “essere-in-progetto” è matrice di cambiamento, di progresso, di au-

torealizzazione: è condizione di vita, di azione, di trasformazione. 

«Il filo teso, o lento, della progettualità soggettiva è l’unica evidenza del nostro stato di salute: del 

nostro stato di vita, oltre che di vitalità. […] ci accorgiamo che il progetto custodisce il suo vero 

segreto: la voglia e la possibilità di continuare a scegliere; di fare delle nostre intenzionalità il vero 

oggetto di una riflessione; di decidere»13. 

E se allora la vera essenza dello “sviluppo felice” fosse la progettazione? 

La felicità è un’idea ma anche concretamente “luogo di esperienza”. È forse soggetta alla sorte, 

ma – pedagogicamente – progetto intenzionale che dipende dalle scelte del soggetto? Anche 

nell’identificarla nell’esperienza dell’attimo, nella capacità di guardare con occhio straordinario 

l’ordinario e il comune, non possiamo non intravedere l’istanza trasformativa, metabletica che 

reca in sé se, come pensiamo, la straordinarietà è propria anche della progettazione, lì dove ogni 

nuovo progetto, ogni cambiamento non sempre e non solo richiedono di modificare “le cose” e 

“gli eventi”, quanto di poter guardare ad essi con occhi differenti, con sguardo alternativo, diver-

gente, plurale. 

Forse perché «della felicità vi è […] una idea più completa e profonda: in senso stretto […] felice 

si può definire solamente una vita […] se così è, la felicità non appartiene solo ai momenti di vita 

intensa ma è felice colui che sa modulare i ritmi dell’esistenza, insieme alle gioie sa trovare, a tem-

po, la misura».14 

 



 

 41 

2011, VOL 7, N. 17/18  ISSN 2279-9001 

Note 

 

[1] Cfr. Daniela Dato, Pedagogia del lavoro intangibile. Problemi, persone, progetti, Milano, Fran-

co Angeli, 2009. 

[2] Cfr. Franco Frabboni, Emergenza educazione, Torino, UTET, 2003. 

[3] Raffaele Laporta, Scuola e condizionamento sociale, in Raffaele Laporta et al., Diritto allo stu-

dio e politica regionale, Teramo, Giunti & Lisciani, 1975. 

[4] E. Boncinelli in Paolo Crepet (a cura di) et al., Perché siamo infelici, Torino, Einaudi, 2010. 

[5] In tal senso anche Piaget e Dewey, tra gli altri, hanno sostenuto la funzione propulsiva e 

“suggestiva” del “problema”. 

[6] Salvatore Natoli, La felicità. Saggi di teoria degli affetti, Milano, Feltrinelli, 2003. 

[7] Cfr. Luigina Mortari, La pratica dell’aver cura, Milano, Bruno Mondadori, 2006. 

[8] [8] Zigmunt Bauman, L’arte della vita, Roma-Bari, Laterza, 2009, p. 40. 

[9] Elisa Frauenfelder, Vincenzo Sarracino, L’orientamento. Questioni pedagogiche, Napoli, Li-

guori, 2002, p. 64. 

[10] Giovanni Maria Bertin, Educazione alla ragione. Lezioni di pedagogia generale, Roma, Ar-

mando, 1995, p. 96. 

[11] Serge Latouche, Mondializzazione e decrescita. L'alternativa africana, Bari, Edizioni Dedalo, 

2009, p. 121 

[12] Cfr. Zygmunt Bauman, Modus vivendi. Inferno e utopia nel mondo liquido, Roma-Bari, La-

terza, 2007. 

[13] Duccio Demetrio, L’insopportabile bisogno di esserci ancora, in Progetti di vita, “Adultità”, 

n. 7, aprile 1998, pp. 7 e 10. 

[14] Salvatore Natoli, La felicità. Saggi di teoria degli affetti, cit., p. 250. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


