
34

2012, VOL 8, N. 19 ISSN 2279-9001 

CONTRIBUTO TEORICO 

Donne e capacità umane: uno sguardo pedagogico sul-
le teorie di Martha Nussbaum 

ABSTRACT ITALIANO 
In un’epoca di crisi e di trasformazioni una del-

le emergenze formative rimane quella della 

promozione dell’emancipazione e dell’inclusio-

ne sociale di tutti i cittadini. In particolare uno 

sguardo attento merito ancora il tema-

problema dell’emancipazione delle donne e 

parallelamente del ruolo che la formazione può 

giocare. Alcune teorie filosofiche si prestano 

ad essere lette anche pedagogicamente e of-

frono interessanti spunti di lettura e riflessione. 

Tra queste la teoria delle capacità umane di 

Martha Nussbaum che si offre come terreno 

fertile per l’individuazione di un alfabeto peda-

gogico che rappresenti una linea guida per la 

costruzione e realizzazione di interventi forma-

tivi orientati allo sviluppo di una cultura dell’i-

dentità di genere. Un alfabeto formativo che, 

certamente, non offre soluzioni, ma apre a 

nuove e sempre aperte riflessioni, a quel 

“pensare per utopie” tanto caro alla pedagogia. 

Daniela Dato 

Verso un welfare “pedagogico” 

‹‹Se non ora quando?›› Al grido che sembra richiamare il monito montessoriano ‹‹Donne tutte 

sorgete››, le donne italiane si sono, negli ultimi mesi, organizzate per rivendicare un ruolo attivo 

nella costruzione di comunità democratiche e solidali, di una rinascita culturale, sociale ed econo-

mica del nostro Paese. 

L’appello lanciato in molte piazze italiane ha riaffermato il valore della dignità e delle libertà del-

le donne attraverso una “rivoluzione gentile” che parte dal rispetto delle intelligenze e delle storie 

delle donne. 

Molti studi, del resto, dimostrano come l’incompiuta democratizzazione di molti Paesi, e certa-

mente anche dell’Italia, è stata sostenuta da politiche sociali, culturali ed economiche che hanno 

estromesso o limitato la presenza delle donne nei luoghi di potere e decisionali. 

Al contempo, l’Europa e il mondo. Che rispondono anch’essi a vario titolo alla sempre più consa-

pevole esigenza e richiesta delle donne di partecipare ai processi decisionali e più in generale alla 

costruzione di comunità democratiche in grado di riconoscere il diritto alla differenza e di pro-

muovere processi di empowerment per uomini e donne. 

La Carta europea per le donne del 2010 precisa che «la parità tra donne e uomini è un diritto fon-

damentale, stabilito dall'articolo 2 del trattato sull'Unione europea e dalla Carta dei diritti fonda-

mentali dell'Unione europea. […] uno dei valori comuni sui quali si fonda l'Unione europea. La 

ENGLISH ABSTRACT 
In an age of crisis an educational emergency is 

to promote empowerment and social inclusion 

for all citizens. Is also important have a more 

carefull look on the theme-issue of women's 

emancipation and in parallel the role that edu-

cation may play. Some philosophical theories 

lend themselves to being read pedagogically, 

so increasing the opportunities for reflection. 

Among these, the theory of human capabilities 

of Martha Nussbaum offers himself as ground 

for building a set of teaching competences, a 

downright "educational alphabet" for the imple-

mentation of formative action aimed at the de-

velopment of a culture of gender identity. An 

"educational alphabet" doesn't offer certain 

solutions, but open to new possibilities, pro-

jects and ideas, new utopias, so dear to peda-

gogical thinking. 



35

2012, VOL 8, N. 19 ISSN 2279-9001 

coesione economica e sociale, la crescita sostenibile e la competitività, le sfide demografiche, riu-

scire in tutto questo dipende da una vera uguaglianza tra donne e uomini. L'Europa ha compiuto 

notevoli progressi verso la parità tra uomini e donne durante gli ultimi decenni: ha dimostrato il 

proprio impegno, ha realizzato partenariati e ha creato sinergie fra le sue risorse e i suoi strumen-

ti, giuridici, politici e finanziari, per operare cambiamenti. Oggi si laureano più donne che uomi-

ni. Oggi le donne contribuiscono come non mai alla forza lavoro dell'Europa. Oggi l'Europa 

sfrutta maggiormente il proprio talento e applica di più le proprie capacità. Tuttavia un'ugua-

glianza vera e propria viene ancora ostacolata». 

Processi nazionali e internazionali, questi, che rispondono ai nuovi obiettivi comunitari di ripen-

sare un modello di welfare attivo e trasformativo che, piuttosto che lavorare solo alla progettazio-

ne di servizi di sostegno (per tutti i cittadini e in particolare per i soggetti deboli a rischio di esclu-

sione ed emarginazione sociale, culturale, economica), si concentri sulle risorse dei soggetti e sulle 

opportunità/capacità di essere; sulla promozionalità dei cittadini, sulla capacità di affrontare si-

tuazioni, scegliere e decidere liberamente e realizzare se stessi. 

Si delinea, così, un modello di welfare che da essere legato al suo ruolo di ammortizzatore sociale 

si veste di un nuovo abito “pedagogico”, e dunque trasformativo-progettuale. Un welfare 

“pedagogico” delle opportunità, progettato e organizzato per garantire, tutelare e promuovere la 

centralità del singolo soggetto-persona, per valorizzarne le differenze e peculiarità, per offrirgli 

opportunità di accesso alle risorse per investire al meglio il proprio potenziale cognitivo, emotivo 

e relazionale attraverso la formazione prima che attraverso il lavoro. 

Parlare di welfare delle opportunità e delle capacitazioni per e delle donne è possibile solo a par-

tire, però, da un'analisi, certamente non esaustiva, di alcune teorie che sebbene si prestino a di-

battiti anche piuttosto accesi possono essere certamente considerate fondanti di tale idea e di tale 

progetto. 

Il nostro riferimento va a Martha Nussbaum la cui teoria delle “capacità umane” – che lei stessa 

afferma essere una “evoluzione” e una “prosecuzione” delle teorie di Amartya Sen – ci costringe, 

forse anche brutalmente, a fare un passo indietro. A interrogarci non tanto sulla meta, sulla spe-

ranza, sul futuro dell’emancipazione delle donne quanto sull’origine di essa, sui meccanismi, non 

certo solo politici, economici, sociali e culturali, ma anche pedagogico-formativi che sottostanno 

ad una cultura delle pari opportunità, a una cultura che valorizzi la differenza di genere come 

risorsa e che, per questo, rappresenti tempo e spazio di lotta alla discriminazione sessuale e di 

genere. 

In particolare la Nussbaum si fa portavoce di «una prassi femminista della filosofia secondo 

un’impostazione fortemente universalista, impegnata a rispettare norme interculturali di giusti-

zia, di eguaglianza, di diritto, e che sia nello stesso tempo sensibile alla specificità locale e ai molti 

modi in cui le circostanze disegnano non solo le possibilità di scelta, ma anche le convinzioni e le 

preferenza» (Nussbaum, 2001, p.21). 

Una sorta di “femminismo universalista”, spiega la filosofa, che permetta, aggiungiamo noi, di 

promuovere lo sviluppo delle donne e non della donna, intendendo con questo l’universalità spa-

ziale, politica, culturale della condizione femminile. Un femminismo universalista che non vuole 

appiattire le differenze ma al contrario vuole ripensare e riprogettare le forme dell’universalismo 

proprio a partire dall’affermazione delle differenze di genere (Giuliani, Fortuna, Pasquino, 2003). 

Perché se è vero che la condizione delle donne non è la stessa in tutti i paesi del mondo, cioè che 

le donne che vivono nei paesi in via di sviluppo devono ancora raggiungere conquiste che le don-

ne dei paesi sviluppati hanno ormai ottenuto, è anche vero che tutte le donne continuano a lottare 

in modo differente e per motivazioni differenti per la loro emancipazione. Per affermare, parados-



36

2012, VOL 8, N. 19 ISSN 2279-9001 

salmente, una forma di “diritto diseguale” che realizzi le pari opportunità non come assimilazio-

ne al modello maschile ma nella tutela della differenza. 

Un diritto diseguale che trasformi, dunque, la minoranza in differenza, che non colpisca la donna 

perché vuole lavorare pur essendo madre, che riconosca il diritto alla conciliazione dei tempi di 

vita e lavoro, che assicuri il suo accesso a cariche professionali elevate, che faccia delle “quote ro-

sa" non uno slogan elettorale ma una reale politica di integrazione e inclusione della donna nelle 

decisioni politiche regionali, nazionali e internazionali. Un “diritto diseguale”, ancora, che garan-

tisca l’accesso alla formazione per tutto il corso della vita, che aiuti le donne ad accedere ad ambi-

ti di studio ancora troppo delegati agli uomini e che non appiattisca lo stesso concetto di pari op-

portunità a un modello maschile o, come è stato a volte affermato, ad un “femminismo maschile”. 

Il nostro intento non è certo quello di assolutizzare le teorie della filosofa che, certamente, si pre-

stano a un dibattito molto più complesso e ricco di contraddizioni ma, piuttosto, quello di partire 

dalle sue riflessioni per tentare una lettura “formativa” del ruolo che, attraverso la formazione, la 

tutela dei diritti umani e delle capacità fondamentali può avere nel processo di emancipazione 

femminile e nella lotta alle discriminazioni. 

Perché, a una lettura pedagogica, ci sembra interessante poter riconoscere nelle capacità umane 

fondamentali individuate dalla Nussbaum – intese come «ciò che le persone sono realmente in 

grado di fare e di essere» – un filo rosso che le lega che è quello della formazione. E questo perché 

tali possibilità sono in primo luogo finalità formative di ampio respiro che coinvolgono uomini e 

donne a partire dai primi mesi di vita fino agli ultimi attimi della stessa, come lotta per affermarsi 

in quanto soggetti trasformativamente attivi e in grado “di fare” e, soprattutto, “di essere”. 

Bisogna allora «muovere la formazione verso i diritti umani», considerarla come spazio di con-

vergenza interdisciplinare teorico e pratico di tutti i diritti umani e al contempo come diritto uni-

versale trasversale a tutti gli altri›› (Batini, 2006, pp. 45 ss.). 

Prende corpo, così, nelle riflessioni della filosofa sia l’idea di un pensare-agire pedagogico che 

trovi nella riflessione sul soggetto il suo punto di partenza, sia il compito di promuovere un impe-

gno al riconoscimento della duplice dimensione universale e storica del sapiens. Partendo dal te-

los pedagogico per eccellenza, lo sviluppo integrale e integrato della persona, la Nussbaum, ri-

vendica la necessità di guardare alle donne non come strumenti per i fini di altri (caratteristica 

storica della condizione della donna nei confronti di una sudditanza all’uomo) ma come “fini a 

pieno titolo”, cioè come soggetti attivi, da compiere, da rivendicare nel loro poter essere (non co-

me possibilità alternativa, ma come potenziale imperativo da realizzare) in grado di costruire ben

-essere perché soggetti di ben-essere. Un ben-essere che ha bisogno di essere tradotto in diritto

inalienabile (il diritto al ben-essere della donna) perché pur se naturalmente a esse proprio, conti-

nua ancora a essere diffusamente eluso se non negato.

A sostenere la nostra tesi della fondamentalità della formazione come base per la costruzione, lo

sviluppo e il potenziamento delle capacità umane delle donne la stessa Nussbaum sottolinea co-

me queste capacità vadano “coltivate” sin dall’infanzia.

La studiosa, in tal senso, scrive che «se aspiriamo a produrre adulti che abbiano tutte le capacità

elencate, ciò comporterà spesso richiedere certi tipi di funzionamento nei bambini, poiché […] è

spesso necessario esercitare una funzione nell’infanzia per produrre una capacità adulta matura.

Quindi sembra perfettamente legittimo richiedere l’istruzione primaria e secondaria, visto il ruolo

che essa assume in tutte le scelte successive della vita adulta» (Nussbaum, 2002, p. 106).

In tal senso anche la Quarta conferenza delle donne di Pechino, del 1995, sottolinea come

«la bambina di oggi è la donna di domani. Le capacità e le energie della bambina sono di impor-

tanza vitale per il pieno raggiungimento dell’uguaglianza, dello sviluppo e della pace. Per fare in



37

2012, VOL 8, N. 19 ISSN 2279-9001 

modo che le bambine sviluppino tutte le loro potenzialità, è necessario che esse crescano in un 

ambiente adatto, in grado di soddisfare i loro bisogni spirituali, intellettuali e materiali di sicurez-

za protezione e sviluppo e dove i loro diritti di parità siano salvaguardati». 

Coltivare l’umanità… delle donne 

Nel suo “Coltivare l’umanità” la filosofa richiama alcune idee, esempi e teorie che supportano 

l’interpretazione del processo formativo come processo di “sviluppo” dell’essere umano nella sua 

interezza «per gli scopi della cittadinanza e della vita di genere» (Nussabaum, 2002, p. 23) dando 

la possibilità di leggere, anche pedagogicamente, la sua teoria e confermando la stessa idea mon-

tessoriana, secondo la quale vero scopo della formazione deve essere quello di «difendere l’indi-

vidualità […], orientarla verso la comprensione della civilizzazione, di quanto, ancora, la forma-

zione contribuisse a un movimento di liberazione universale, individuando il modo di difendere 

ed elevare l’umanità» (Montessori, 1993, pp. 17 ss.). 

Capacità di giudicare criticamente se stessi, capacità di sentirsi legati agli altri esseri umani e rico-

noscersi reciprocamente e, infine, capacità narrativa di mettersi nei panni degli altri, comprendere 

le loro storie. Queste sono, secondo la Nussbaum, quelle competenze – aggiungiamo soft, trasver-

sali, di “qualità superiore” – che favoriscono la “fioritura dell’umanità” e forme di cittadinanza 

attiva, responsabile e partecipe. 

Il problema della “fioritura dell’umanità” e dello sviluppo del potenziale umano attraverso que-

ste competenze va letto in una più generale ottica di tutela e valorizzazione della differenza e, 

dunque, interpretato come sfondo integratore del dialogo, dell’incontro e confronto tra soggetti. 

Tuttavia, pedagogicamente le capacità umane individuate dalla Nussbaum si configurano anche 

come elementi imprescindibili per qualsiasi processo d'inclusione sociale e eliminazione di forme 

di discriminazione di qualsiasi natura; per lo sviluppo e l’emancipazione dell’identità di genere al 

femminile che parte dall’affermazione del pieno esercizio dei diritti umani e delle libertà fonda-

mentali. 

Nel 1995, sempre a Pechino, è stato sottolineato come questi ultimi siano essenziali «per l’acquisi-

zione del potere da parte delle donne. [Come] i diritti umani delle donne e delle bambine sono 

parte inalienabile, integrale e indivisibile dei diritti universali della persona. La piena e uguale 

partecipazione delle donne alla vita politica, civile, economica, sociale e culturale a livello nazio-

nale, regionale e internazionale, e la eliminazione di tutte le forme di discriminazione sessuale 

sono obiettivi prioritari della comunità internazionale». 

Si tratta di prendere le mosse da tali considerazioni per operare uno sforzo scientifico diretto a 

leggere in un’ottica di complessità pedagogica quelli che posso rivelarsi capisaldi formativi per 

l’emancipazione delle donne nella teoria di Nussbaum, a partire dalla consapevolezza che uno 

sguardo attento sui problemi di discriminazione sessuale e sociale, di emancipazione femminile 

evidenzia come spesso vi siano motivazioni culturali, per lo più stereotipate, che potrebbero esse-

re disinnescate e superate attraverso politiche formative. 

E se titoli di cronaca negli ultimi giorni ci ricordano, speriamo solo provocatoriamente, che per 

fare più figli bisogna leggere meno, chiudere Facoltà e aprire più reparti maternità, richiamando e 

tradendo il reale significato di alcuni studi della Harvard Kennedy School of Government (che 

sostengono invece che a fronte del bisogno, desiderio e diritto delle donne di studiare, purtroppo 

i governi non sono pronti a promuovere una conciliazione dei tempi di vita e di lavoro, causando, 

così, nuove discriminazioni, costringendo le donne che vogliono studiare e fare carriera anche a 

sacrificare il desiderio di maternità1) studi accreditati sottolineano lo stretto e costruttivo rapporto 

tra formazione ed emancipazione femminile. 



38

2012, VOL 8, N. 19 ISSN 2279-9001 

Sen, per esempio, ha sottolineato come, a livello mondiale sia ormai emerso lo stretto legame mul-

tifattoriale che lega l’alfabetizzazione femminile alla riduzione della mortalità infantile motivata, 

probabilmente, anche «dall’importanza che le madri attribuiscono in genere al benessere dei figli, 

e dalla possibilità che hanno di spostare le decisioni della famiglia in tale direzione quando il loro 

ruolo attivo è rispettato e accompagnato dal potere» (Sen, 2000, p. 198) e come, d’altro canto, esi-

sta lo stesso legame tra alfabetizzazione e abbassamento degli indici di fertilità. Segno, questo, 

anche di una maternità non più solo vissuta come “destino” della donna ma come scelta consape-

vole. 

La formazione ha reso possibile una rielaborazione dell’identità femminile e l’accesso ai saperi ha 

favorito il passaggio da una condizione di minorità all'affermazione della propria differenza, 

mettendo le donne in condizione di farsi così "riconoscere". Il legame che si costruisce tra forma-

zione e promozione di una cultura delle pari opportunità e della valorizzazione delle differenze 

di genere è evidente: è proprio attraverso i processi formativi che può essere tutelato il diritto alla 

differenza ed è, però, al contempo dal riconoscimento e dalla valorizzazione della differenza che 

può prendere le mosse un processo di emancipazione individuale e collettiva. 

In tale prospettiva si è cercato di individuare negli studi e nelle teorie della Nussbaum alcuni con-

cetti coniugabili formativamente che si configurano come capisaldi del processo emancipativo 

della donna. Un “alfabeto formativo” che rappresenta una linea guida per la costruzione e realiz-

zazione d'interventi orientati allo sviluppo di una cultura dell’identità di genere. 

Tra le pagine dei suoi testi, è così possibile rinvenire riferimenti all’“amore per la vita”, inteso co-

me progetto umano globale che coltivi il senso dell’appartenenza e del riconoscimento; alla 

“salute”, intesa come benessere psico-fisico e sociale; alla “creatività” come apertura al possibile, 

al cambiamento, come libertà di espressione; alle “emozioni” intese come risorsa e potenziale del 

soggetto donna, alla progettazione come competenza pedagogica orientata allo sviluppo di un 

progetto personale, sociale, politico; infine, al “gioco”, inteso come “rilassamento ludico”, tempo 

ludico di pausa e leggerezza, di distanziamento ironico. 

Tutte parole che si configurano, per l’appunto, come life skills «idonee a saldare tra loro emanci-

pazione personale e progresso della società» (Loiodice, 2004, p. 43), a sviluppare una cultura di 

genere e, nel mentre, a «coltivare l’umanità», a dispiegare il potenziale emotivo e cognitivo delle 

donne, a promuovere libertà come strumento critico oltre i giochi, spesso perversi, di ruolo che 

bloccano, stereotipizzandoli, i rapporti umani. È necessario (se non ora quando?) una radicalizza-

zione anche pedagogica che, se certamente non offre sicure soluzioni, comunque apre a nuove 

possibilità di riflessione, verso quel “pensare per utopie” tanto caro alla formazione dell’uomo e 

della donna. 

Note 

1 Nello studio si legge: “What we’ve found in this study is that education is not a silver bullet - it is 

one important aspect of empowering women, but making the labor market compatible with marria-

ge and motherhood remains a task to be completed in many countries”. 



39

2012, VOL 8, N. 19 ISSN 2279-9001 

Bibliografia 

NUSSBAUM MARTHA, Diventare persone, Bologna, Il Mulino 2001. 

GIULIANI FABRIZIA, FORTUNA SARA, PASQUINO MONICA, Storie di femministe, filosofe ru-

morose, Roma, Manifestolibri, 2003. 

BATINI FEDERICO (a cura di), Apprendere è un diritto, Pisa, Ets, 2006. 

NUSSBAUM MARTHA, Coltivare l’umanità, Roma, 2002. 

MONTESSORI MARIA, La formazione dell’uomo, Milano, Garzanti, 1993. 

SEN AMARTYA, Lo sviluppo è libertà, Milano, Mondadori, 2000. 

LOIODICE ISABELLA, Non perdere la bussola. Orientamento e formazione in età adulta, Milano, 

Franco Angeli, 2004. 

BERTIN GIOVANNI MARIA, CONTINI MARIAGRAZIA, Costruire l’esistenza, Roma, Armando, 

1983. 


