2025, VOL. 23, N. 46, pp. 323 - 335 ISSN 2279-9001

=l

Lifelong Lifewide Learning

SEZIONE A TEMA LIBERO

Il carattere immanente del sacro: il teatro meta-fisico di
Antonin Artaud.

The Immanence of the Sacred: Antonin Artaud’s Meta-
physical Theatre.

Luca Bianchin, Ricercatore indipendente.

ABSTRACT ITALIANO

L'articolo indaga la trasformazione del pensiero
teatrale di Antonin Artaud alla luce della sua
progressiva critica al logocentrismo occidentale e
alla nozione di rappresentazione. Dalle
esperienze del Théatre Alfred Jarry alla scoperta
del teatro balinese e infine al viaggio presso i
Tarahumara, Artaud elabora un modello di “teatro
meta-fisico”, inteso come spazio di pura
immanenza in cui l'evento scenico diventa
produttore di realta. In opposizione al teatro di
parola e alla subordinazione al testo, il teatro della
crudelta si configura come rito performativo in cui
gesto, suono e corpo costituiscono un linguaggio
autonomo e generativo. L'esperienza messicana
radicalizza questa visione, rivelando nel sacro
non una trascendenza ma una forza immanente
inscritta nella materia, anticipando la nozione
deleuziana di Corpo senza Organi e facendo del
teatro un atto cosmogonico di rigenerazione del
reale.

ENGLISH ABSTRACT

The article examines Antonin Artaud’s
transformation of theatrical thought through his
critique of Western logocentrism and
representation. From the experience of the
Thééatre Alfred Jarry to the discovery of Balinese
theatre and the journey among the Tarahumara,
Artaud conceives a “meta-physical theatre” as
a plane of pure immanence where the scenic
event becomes a producer of reality. Rejecting
the theatre of words and the subordination to
the text, the Theatre of Cruelty emerges as a
performative rite in which gesture, sound, and
body form an autonomous and generative
language. The Mexican experience radicalizes
this vision: the sacred reveals itself not as
transcendence but as an immanent force
inscribed in matter, anticipating Deleuze’s
notion of the “Body without Organs” and
redefining theatre as a cosmogonic act of
regeneration of the real.

Francia: oltre la rappresentazione

Nel settembre del 1926, Antonin Artaud fonda a Parigi, insieme a Robert Aron e
all’amico Roger Vitrac, il Théatre Alfred Jarry, destinato a durare fino alla primavera del
1930, quando problemi economici e contrasti con Vitrac porteranno allo scioglimento del
gruppo. Artaud, che si & avvicinato al teatro da pochi anni (la prima esperienza attoriale
risale al 1923), individua nella scena e negli strumenti che questa mette a disposizione
l'orizzonte ove operare attivamente quella trasformazione degli inconsci borghesi che il
surrealismo, del quale in questi anni ancora abbraccia gli interni programmatici, si
prefissava di ottenere mediante l'impatto est-etico di un’arte pensata come shock,
turbamento. Un’arte essenzialmente wunheimlich, capace far tracimare la violenza
dell’inconscio nel rassicurante, ordinario campo del familiare (1).

Autore per la Corrispondenza: Luca Bianchin, Ricercatore indipendente
E-mail: lucabianchin89@gmail.com
323



BIANCHIN

Il rapporto che Artaud ha con il movimento surrealista & fin da subito complesso, fatto
di entusiasmi all'insegna della predazione vorace di alcune istanze percepite come
ineluttabili e di critiche radicali ai limiti che relegherebbero ancora i surrealisti nell’alveo
della tradizione (2). Innanzitutto i primi. Senz’altro & di matrice surrealista 1'idea che

lo spettatore [...] andra ormai a teatro come va dal chirurgo o dal dentista. Con lo stesso stato
d’animo, pensando evidentemente di non morire per questo, ma che & una cosa grave e che non
ne uscira integro. Se non fossimo persuasi di colpirlo il pitt gravemente possibile, ci
considereremmo impari al nostro impegno pitt assoluto. Egli deve essere convinto che siamo
capaci di farlo gridare (Artaud, 2000, p. 7).

Agisce qui evidentemente il presupposto di un’arte che sappia infrangere le barriere
della razionalita borghese e del pensiero logico-discorsivo, liberando 1’essere umano dalle
costrizioni imposte dalla societa e dalla cultura occidentale. In pieno spirito bretoniano,
I'intento di Artaud e volto a dare libera espressione all’istinto, al sogno, al delirio —
elementi perturbanti e spaesanti, apparenti catalizzatori di disordine, ma ben piu
radicalmente forze originarie, potenze vitali capaci di restituire un contatto autentico con
se stessi e con la realta. In questo senso, il surrealista Artaud concepisce il teatro come
un’esperienza estetica e sensoriale che riesce a farsi evento trasformativo, capace di
scuotere lo spettatore nelle zone pitt profonde e irrazionali della psiche; I'arte teatrale & qui
assunta come uno strumento di conoscenza, capace di rigenerare le risorse spirituali del
pubblico.

E gia presente in nuce l'orizzonte teorico proprio del théitre de la cruauté, che verra
presentato esplicitamente una decina di anni piu tardi. Perd, se la concezione panica,
violenta, graffiante del teatro viene ricavata dal surrealismo, questa non puo essere fatta
coincidere simpliciter con quel carattere crudele della scena, cifra distintiva dell’operazione
artaudiana. Infatti, il teatro della crudelta non dovra limitarsi (solo) ad agitare il pubblico,
per determinare mediante un rivolgimento emotivo una consapevolezza critica originale,
che auspicabilmente porti lo spettatore a un cambiamento pratico. Cosi fosse — e cosi ¢,
secondo Artaud, per il surrealismo — si resterebbe ancora imprigionati all’interno di un
teatro psicologico, un teatro “di coscienze”, tutto incentrato sulla contrapposizione sogno-
veglia, onirico-reale, inconscio-conscio, simbolico-concreto, quindi ancora una volta duale
in quanto essenzialmente rappresentativo. E da questa forma classica di teatro Artaud
inizia a prendere le distanze gia durante gli anni del Théatre Alfred Jarry, impedendo a
quest'ultimo di essere letto come una semplice riproposizione dell’esperienza surrealista,
ma semmai come una sua originale rielaborazione che spinge nella direzione di un suo
superamento.

Poiché “il teatro non & un gioco, [ma] una realta vera” (Artaud, 2020, p. 5). Il
surrealismo continua a giocare con il teatro: cieco di fronte alle immani potenzialita di
quest’arte, esso seguita a farne un uso castrante, limitandosi a rap-presentare un mondo
esterno alla scena; un mondo certamente colto nelle sue strutture recondite, nelle zone
umbratili, negli imprevedibili interstizi psichici, ma pur sempre riprodotto, presentato al
pubblico in quanto rap-presentato, vor-gestellt. Certamente non creato, in quanto un teatro

324



BIANCHIN

siffatto non € in grado di “fare di ogni spettacolo un avvenimento” (Artaud, 2020, p. 5).
Invece, nell'impresa teatrale,

I'importante & questo: la formazione di una realta, l'irruzione inedita di un mondo. Il teatro
deve darci questo mondo effimero, ma vero, questo mondo tangente al reale. Sara questo stesso
mondo o faremo al meno del teatro (Artaud, 2020, p. 6).

Il teatro, quindi, non deve riprodurre una presunta realta esterna alla scena (non deve
individuare un’esteriorita, farla propria, costringerla e confinarla nell’interiorita degli
spazi scenici), ma deve, semmai, formare una realta: dal teatro rappresentativo si deve
passare a un teatro produttivo.

Quale sara mai — ci si chiede — il piano trascendente che la scena ha sempre assunto
come epicentro prospettico nel quale convergere, al quale rivolgere i propri sforzi
esecutivi, che ne ha compromesso il potere efficiente? Risponde Artaud: “Il testo in quanto
realta distinta, che esiste per se stessa, che basta a se stessa” (Artaud, 2020, p. 10) -
compendiando cosi l'intero corso evolutivo di un’arte che ha sempre acriticamente
riprodotto i presupposti elaborati da colui che per primo ha imposto il canone, il quale
sentenziava: “L'efficacia della tragedia sussiste infatti anche senza rappresentazione e
senza attori” (Aristotele, 2001, p. 141). Ovvero, l'essenza del teatro non risiede
nell’esecuzione scenica, ma nella lexis, la parola studiata, meditata, livellata dall’autore,
che da il registro e la misura, e che attende il pubblico unicamente perché questo possa
attestarne l'intraprendenza retorica.

Autorialita diviene sinonimo di autorita, a cui le maestranze finiscono per rivolgersi con
atteggiamento reverenziale e supino, umiliando il proprio ruolo in quanto questo e ridotto
a semplice mezzo: attori, scenografi, musicisti e registi diventano lo strumento con il quale
la verita aprioristicamente contenuta nel testo riesce a manifestarsi, a divenire concreta.
Ma - ancora troppo platonicamente — concretezza sensibile e gia corruzione dell’ideale, e
per uno strano paradosso la scena diventa simultaneamente il ruolo dell’espressione del
contenuto veritativo presente nell’opera e il motivo del suo immediato travisamento. Per
tale ragione, e in modo decisamente pervertito, il teatro va letto anziché esperito.

Tra scena e testo si crea cosi un rapporto simbolico: la prima ha bisogno del secondo per
dire qualcosa e, viceversa, il secondo ha bisogno della prima per essere detto. Un reciproco
ricercarsi, quello di scena e testo, all'insegna della mimesis, tale per cui latto
rappresentativo finisce per riprodurre una realta che esiste di per se stessa, sempre
indicizzato verso un piano di cui & mera imitazione. Il teatro logocentrico occidentale
soffre cosi il peso di una costitutiva mancanza, essendo sempre in difetto rispetto a cid che
dall’esterno gli conferisce senso: la scena e incapace di esprimersi liberamente, ma, cosi
castrata, vittima di un testo che la condiziona e la limita, non pud assecondare le
possibilita che le sono proprie.

Vanno quindi trovati dei rimedi.

Innanzitutto, il teatro non pud essere ricorsivo. Artaud si scaglia contro un teatro che
ripete, identico a se stesso, sempre se stesso, e nient’altro. Lo spettacolo che a partire da un
copione predefinito viene replicato piti volte (innumerevoli, in taluni casi) non puo essere
il tipo di azione drammaturgica che egli cerca. Va percid abbandonata I'idea di un eterno

325



BIANCHIN

ritorno dell’'uguale, poiché “abbiamo bisogno che lo spettacolo a cui assistiamo sia unico e
che ci dia I'impressione di essere imprevisto e irripetibile” (Artaud, 2020, p. 8).

Questa imprevedibilita deve condurre a un teatro che riesca a perdere il suo carattere
prevedibile, dunque ordinato e disciplinato. Tali infatti sono i segni di un’arte falsa e
disonesta, che pensa di dire il vero solo a prezzo di inaccettabili falsificazioni: la negazione
della scena e delle sue nude potenzialita. Dunque, privo di un reale principio che lo
governi dall’esterno, lo spettacolo deve essere essenzialmente anarchico: “Nel teatro che
vogliamo fare, il caso sara il nostro dio” (Artaud, 2020, p. 9).

In ultima analisi, quindi, le esperienze teoriche e pratiche condotte in seno a quel
grande esperimento laboratoriale che e il Théatre Alfred Jarry portano Artaud alla
definitiva consapevolezza che il teatro deve sbarazzarsi di tutte quelle trascendenze che
interverrebbero dall’esterno per definirne i caratteri, le forme e le modalita espressive.
L'intuizione che comincia a venire alla luce in questi anni - e a diventare, per l'attore-
regista, un obiettivo da raggiungere con tutte le forze (invero deboli) e le risorse (assai
scarse) che aveva a disposizione - & che nella scena, durante l’evento-avvenimento reso
possibile dallo spettacolo, viene a costituirsi un piano di pura immanenza, capace di auto-
determinarsi e di auto-significarsi, senza abbisognare di condizioni normative eterogenee
al puro svolgimento dell’azione teatrale. E, infatti, nell’esecuzione di quest'ultima che
accade alle componenti coinvolte (attori, oggetti, suoni, ecc.) di contribuire
all'instaurazione di un puro divenire: un ininterrotto flusso di elementi che, perso il valore
simbolico che altrimenti avrebbero avuto nel teatro classico, divengono segni il cui
indirizzo e i cui rimandi sono interni al divenire stesso che si perpetua nella scena (3).

Bali: dalla Metafisica trascendente alla meta-fisica immanente

A partire dall’esperienza del Teatro Alfred Jarry, Artaud cerca di comprendere quale
modalita espressiva fosse pitl adatta per realizzare concretamente il progetto di un teatro
anti metafisico, ovvero di un teatro non rappresentazionale, che risolvesse le sue
condizioni di esistenza nel puro campo di immanenze che si vengono a determinare
durante I’atto esecutivo.

Siamo nel 1931 e Artaud assiste a Parigi ad uno spettacolo di teatro balinese, ospitato al
padiglione olandese dell’Esposizione Coloniale. L'impatto che ha su di lui & determinante.
Benché alcuni siano soliti sostenere che l'esperienza abbia avuto sul regista francese un
effetto capovolgente, prestando attenzione agli esiti a cui questo conduce mettendoli in
relazione al percorso che egli aveva avviato in precedenza sembrerebbe pitt opportuno
ammettere che cio che gli si offre alla vista rappresenta la soluzione a un enigma che aveva
gia formulato da sé, ma che non era riuscito a sciogliere: come attuare quella rivoluzione
nel campo scenico, fatto di pure immanenze non simboliche, senza ricadere nell’ausilio del
Testo o, ben piu radicalmente, del linguaggio stesso?

Nell'incontro con un’arte le cui forme estetiche riflettono un paradigma culturale
radicalmente differente, Artaud vedo lo stesso di quanto egli andava elaborando da
qualche anno. L'idea, inaudita e potente, che scaturisce dallo “spettacolo del teatro
balinese, fatto di danza, di canto, di pantomima” (Artaud, 2020, p. 170) & che nella messa
in discussione della natura rappresentativa, dunque dicotomica, ovvero Metafisica (4) di

326



BIANCHIN

un teatro che si regge sulla verticalita trascendente di un’esteriorita tolta la quale esso
perderebbe la sua auraticita, v’é molto di pitt del semplice ripensamento metodologico,
tecnico, anche fosse etico e politico, di un’arte come tante altre, come tutte le altre, ma si
disvela la possibilita di fare del teatro e degli eventi-avvenimenti di cui si compone un
produttore effettivo di mondo. In quel “piano di creazione autonoma e pura” (Artaud, 2020,
p- 170) che & il teatro balinese, si € in grado di “esprimere obiettivamente verita segrete, di
mettere in luce con gesti attivi quella parte di verita sepolta sotto le forme nei loro incontri
col Divenire” (Artaud, 2020, pp. 186-187).

Questo prodigioso meccanismo creativo & permesso innanzitutto dal fatto che il teatro
balinese & un teatro non logico, ovvero non determinato dal logos, dalla parola
razionalmente ordinata. Piuttosto, & un teatro nel quale “si avverte [...] una situazione
anteriore al linguaggio” (Artaud, 2020, p. 178), reso possibile, per esempio, dall'uso
costante della phoné, della vocalizzazione pura intesa “come spostamento d’aria provocato
dalla sua enunciazione” (Artaud, 2020, p. 10). A questa seducente gutturalizzazione della
voce, si aggiunge l’elemento della danza, del canto, della pantomima, che contribuiscono a
fare dello spettacolo un susseguirsi continuo di gesti, di movimenti, di azioni. Quello
balinese & un teatro fisico.

La matrice che rende possibile questa fisicita & il corpo dell’attore, che diventa cosi il
luogo prediletto nel quale operare quella rivoluzione che Artaud andava concependo.
Viene quindi meno il primato del testo verbale, del testo scritto, della parola auratico-
autoriale, del logos Metafisico. Tale sovversione avviene a favore di una fenomenologia del
corpo in atto, dove la parola scritta — e la sua struttura logica e discorsiva — depone il suo
ruolo da sempre egemonico per lasciare che sia il corpo stesso dell’attore ad ergersi quale
autentico medium linguistico: & attraverso la sua fisicita che 1’evento teatrale si dispiega e
acquista significato, per mezzo di una immediata e cruda materialita.

Ma non & questa, in fondo, una mera inversione di codici? Non si passa forse da un
linguaggio di tipo verbale a uno di tipo fisico-gestuale, senza che perd la natura
essenzialmente linguistica del teatro venga in questo modo intaccata? Tale critica
suggerirebbe che quello artaudiano sia pur sempre, in ultima istanza, di un teatro
linguistico — seppur fondato e articolato su un alfabeto differente. Ma chi guarda in questa
direzione con tutta evidenza sbaglia, perché non riesce a cogliere 'impiego effettivo che
Artaud fa del corpo attoriale. Quest'ultimo non si limita a fungere da veicolo per un
significato pre-costituito. A differenza del testo, che precede e governa la rappresentazione
da una posizione di esteriorita, il corpo e gia da sempre interno alla scena; la sua azione,
quindi, non & guidata da un orizzonte valoriale che scaturisce dalla volonta autoriale —
imperativo normativo esteriore —, ma si genera in praesentia, modificando il corso
dell’evento scenico in maniera immanente e sempre in fieri. E questo perché la sua logica
non ¢ quella della trascrizione, ma dell’emergenza e della trasformazione permanente: e
una logica dell’espressione pura.

Guardando al teatro balinese, Artaud coglie proprio questa qualita: “Gli attori [...]
paiono geroglifici animati” (Artaud, 2020, p. 171), come “autentici geroglifici” (Artaud,
2020, p. 157). In questa celebre immagine, il corpo si fa grafema vivente, un segno fisico la
cui significazione non rimanda a un contenuto psicologico nascosto, ma risiede

327



BIANCHIN

nell'immediatezza del suo semplice essere-qualcosa-che-si-muove. Esso viene spogliato di
qualsiasi funzione meramente rappresentativa per oggettivarsi come un vero e proprio
dispositivo operativo. Il confronto tra questi due paradigmi teatrali si configura, dunque,
non come una semplice alternativa tra codici, ma come un conflitto tra due diverse visioni
metafisiche. Da un lato, si erge la Metafisica del testo — o, per impiegare la terminologia
artaudiana, una “metafisica [...] psicologica” (Artaud, 2020, p. 189) — fondata sulla
mediazione (tra trascendenza e immanenza), l'interpretazione (intesa quale sforzo
ermeneutico dell’attore sul copione volto a fargli intercettare le reali intenzioni espressive
dell’autore) e la priorita del logos (che porta a sacrificare ogni altro elemento scenico per
ottemperare al compito di manifestare la Verita insita nel testo). Dall’altro, si afferma una
metafisica del corpo (inteso quale passaggio da una entelechia ad un’altra entelechia), del
segno grafico e del gesto, che aspira a un’esperienza diretta, pre-riflessiva e integralmente
sensibile dell’esistenza: a rigore, una meta-fisica, dunque, che porta all'insorgenza di
gangli di significazione a partire dal puro piano di immanenza che si viene a generare
dall’uso sapiente dei corpi (5).

Cosi facendo, Artaud porta il suo teatro ad essere simbolico in un senso eminentemente
originario. Se il rapporto tradizionale tra testo drammaturgico e rappresentazione scenica
¢ di natura simbolica, nel senso convenzionale del termine, ovvero di due entita distinte e
autonome che si richiamano 'un l'altra attraverso un legame di significazione mediata, il
simbolo nella sua forma primigenia — che nasce dalla ricomposizione di due meta di un
intero spezzato, in cui ciascuna meta assolve alla sua funzione simbolica in virtl1 della sua
intrinseca natura indicale — rinvia a un altro che, in realta, & la sua controparte necessaria e
costitutiva. Il simbolo, quindi, in questa prospettiva, non rimanda a un significato estraneo
a sé, ma alla totalita di cui esso stesso € una componente integrante. Allo stesso modo, la
relazione tra il corpo attoriale e la scena nel teatro artaudiano puo essere definita simbolica
solo se si intende questo simbolo come un segno, dunque come qualcosa di immanente. In
questa configurazione, il gesto, la postura, il grido dell’attore funzionano come unita
segniche che rimandano circolarmente e immediatamente alla scena stessa che li ospita. E
questo perché 'attore & ontologicamente interno alla dimensione scenica; la sua gestualita
si riverbera su quella stessa scena che, in un rapporto di co-costituzione simultanea, lo
genera e viene da lui continuamente rigenerata. Il segno corporeo, in tal senso, indica se
stesso nella misura in cui indica la totalita scenica di cui € parte inestricabile, realizzando
una forma pura di significazione immanente dove significante e significato coincidono
nell’hic et nunc “imprevisto e irripetibile” dell’evento performativo.

Ora, se, come si e precedentemente argomentato, il teatro artaudiano si configura come
un teatro eminentemente creatore e produttivo, e se tale processo generativo si realizza in
una dimensione di pura immanenza scenica, priva di interferenze esterne, risulta
spontaneo concludere che il teatro della crudelta sia un teatro dell'improvvisazione. Ci si
chiede: 'unicita dell’evento teatrale, cosi ardentemente auspicata da Artaud in antitesi alla
meccanica ripetitivita del teatro occidentale, viene forse conseguita attraverso la
riproposizione di un atto che, per sua natura, & ogni volta intrinsecamente diverso? La
risposta, sorprendentemente, ¢ negativa. L’'ideale artaudiano non si realizza
nell’estemporaneita o nella spontaneita libera, bensi in una disciplina ferrea e in una

328



BIANCHIN

codificazione iper-consapevole del gesto. A questo proposito, € illuminante la sua stessa
osservazione sul teatro balinese, da lui assunto ancora una volta come modello:

L'uso da parte degli attori di una precisa quantita di gesti sicuri, di mimiche ben
sperimentate e applicate al momento giusto [...], i meccanici stralunamenti d’occhi, le smorfie
delle labbra, le ben dosate contorsioni muscolari [...] impediscono qualsiasi ricorso
all'improvvisazione spontanei. (Artaud, 2020, pp. 171-172).

Come si evince dalla citazione, nel teatro balinese non vi e alcuno spazio per
I'improvvisazione. Al contrario, esso obbedisce con rigore assoluto a una partitura
gestuale e sonora codificata da secoli. Gli attori riproducono scrupolosamente, in una
trasmissione che si perde nella notte dei tempi, gli stessi gesti, le stesse movenze, la
medesima struttura drammaturgica. Se qui pare celarsi un paradosso, esso e invero
estremamente fecondo. L'unicita e la forza metafisica dell’evento non nascono da una sua
presunta natura contingente (I'improvvisazione), ma dalla precisione ieratica e
dall’intensita con cui un sistema di segni fisici immutabili viene ogni volta ri-attualizzato.
La “creazione” di cui parla Artaud non e l'invenzione ex-nihilo del gesto, ma la sua
manifestazione nell’integralita significante che produce. L'effetto di immediatezza e di
presenza assoluta non e frutto del caso, bensi il prodotto supremo di una tecnica
consumata e di un’adesione totale a una forma pura. In questo senso, il teatro della
crudelta non € e non pud essere un teatro dell'improvvisazione, ma un teatro del rito, in cui
la ripetizione carica di intenzionalita meta-fisica diventa la condizione stessa della sua
unicita e potenza trasformativa (6).

E esattamente questo carattere che permette al teatro della crudelta di configurare uno
spazio di creazione autonomo e puro. L'autonomia, in primo luogo, si da rispetto al testo
verbale. II modello teatrale dominante in Occidente, che Artaud contesta, ¢
strutturalmente eteronomo, fondandosi su un principio di sussidiarieta rispetto a
un’istanza preesistente e, dunque, superiore. Nel nuovo paradigma prospettato da Artaud
e reso evidente dal teatro balinese, invece, il testo si eclissa, perde la sua funzione di
referente ultimo del senso, per lasciare il posto, in una sorta di kenosis della parola,
all’evento scenico nella sua immediatezza e autosufficienza. Ed e proprio da questa
emancipazione che scaturisce il suo carattere di “purezza”, la quale non va ovviamente
declinata in senso moralistico, ma strutturale e — verrebbe da dire — fenomenologico. Si
tratta di una purezza genetica e funzionale: il teatro € “puro” nella misura in cui € un
organismo autotelico, un sistema chiuso i cui principi costitutivi e la cui ragion d’essere
risiedono esclusivamente all'interno dei suoi stessi confini. Come precisa Artaud, & un
teatro “dove tutto, concezione come realizzazione, vale ed esiste esclusivamente nella
misura in cui si oggettiva sulla scena” (Artaud, 2020, p. 170). Da questa definizione emerge
uno degli aspetti pit rilevanti del progetto artaudiano. “Concezione” e “realizzazione”
non sono pitt due momenti separati (I'ideazione dell’autore e 1'esecuzione dell’attore), ma
implodono e finiscono per coincidere nell’atto performativo. Il pensiero con cui opera il
teatro non e un’idea che precede la scena e che poi viene tradotto in essa; esso e un
pensiero in atto, che nasce e muore con la sua stessa oggettivazione materiale durante lo
spettacolo.

329



BIANCHIN

Le conclusioni cui queste riflessioni pervengono sono messe in luce da Artaud:

Questo aspetto di teatro puro, questa fisica del gesto assoluto che & esso stesso idea e che
costringe i concetti spirituali a passare, per essere percepiti, attraverso i dedali e gli intrecci
fibrosi della materia, ci suggerisce indubbiamente una nuova idea di cid che appartiene per
natura al regno delle forme e della materia manifestata. (Artaud, 2020, p. 178).

Artaud delinea qui i contorni di cio che potrebbe essere definito un idealismo capovolto
o, meglio ancora, un materialismo espressivo, dove la gerarchia platonica tra forma ideale e
materia sensibile viene radicalmente sovvertita. L'aspetto di teatro puro a cui si allude &
I'esito di quel processo di purificazione dal testo verbale precedentemente analizzato; esso
non da luogo a un vuoto, bensi a una “fisica del gesto assoluto”, ovvero a un gesto che non
& pitt subordinato a un significato che lo trascende, ma ¢ esso stesso produttore di un’idea
immanente. In questa nuova configurazione, il gesto non rappresenta un concetto, ma &
esso stesso quel concetto nella sua forma fenomenica immediata. La fisicita diventa la
modalita d’essere primaria dello spirito. Inoltre, la significazione non procede piu dal
concetto (astratto) alla sua materializzazione (concreta), ma si genera esclusivamente
all'interno del regno del materiale. I “concetti spirituali” non preesistono al loro passaggio
obbligato attraverso la carne, il suono, il movimento, ma acquistano esistenza solo in virt
di questo stesso passaggio. E proprio questa forzatura, questo obbligo imposto allo spirito
di farsi corpo, che genera “una nuova idea di cid che appartiene per natura al regno delle
forme e della materia manifestata”. Artaud non propone semplicemente una rivalutazione
della materialita scenica; egli ne opera una riconfigurazione ontologica. La forma non & uno
eidos che precede la sostanza, ma e la figurazione momentanea, l'epifania di forze
immanenti alla materia stessa. Il teatro, in quanto macchina-dispositivo che organizza
quest'ultima, diventa cosi il luogo privilegiato per sperimentare una nuova alleanza tra
pensiero e materiale sensibile, dove lo Spirito si da attraverso la carne:

Prescindendo dal prodigioso rigore dello spettacolo, cid che mi sembra per noi piltt
sorprendente e piu stupefacente & 'aspetto rivelatore della materia, che pare improvvisamente
disperdersi in segni per insegnarci l'identita metafisica fra concreto e astratto, e insegnarcela in
gesti fatti per durare. L ‘aspetto realista esiste anche da noi, ma qui & elevato alla ennesima
potenza e ha una sua definitiva stilizzazione (Artaud, 2020, p. 176).

Messico: 1a sacralita del Corpo senza Organi

Nel 1936, per quasi un anno, Artaud viaggia in Messico. E un’esperienza straordinaria,
che rappresenta per il regista 1'occasione di radicalizzare sul piano teorico le intuizioni
avute in precedenza e, soprattutto, di osservarne — non senza un certo scandalo — la gia
avvenuta realizzazione sul piano effettivo del mondo. Infatti, se il teatro balinese aveva
offerto ad Artaud il modello di un linguaggio meta-fisico, quindi autonomo e puro,
l'esperienza della cultura Tarahumara lo porta a confermare che questo piano linguistico-
segnico non ¢ relativo a un orizzonte meramente estetico-teatrale, ma ben piu
radicalmente investe la struttura stessa del reale. Inoltrandosi nelle profonde gole della
Sierra Madre Occidental, Artaud assiste con stravolta costernazione a una civilta che nelle

330



BIANCHIN

sue componenti religiose, sociali e artistiche sembra riflettere, in quanto le anticipa di
migliaia di anni, le sue pitt profonde convinzioni estetiche. Anzi, ben pitt radicalmente,

N .

grazie ai Tarahumara Artaud comprende che la posta in gioco & pitt gravosa della
“semplice” natura del teatro, poiché le intuizioni avute fino a quel momento, le sue
“visioni” sul teatro della crudelta, hanno un raggio d’azione maggiore rispetto ai limiti
della scena, e finiscono per investire veramente “i dedali e gli intrecci fibrosi della
materia”. Sorge quindi in Artaud la consapevolezza che 1'operazione da compiere non &
solo di ordine metafisico — ovvero una nuova teoria del significato e della
rappresentazione — ma €, in essenza, una rivoluzione ontologica: la posta in gioco non e pilt
solo la natura del teatro, ma la natura della realta stessa, che il teatro & chiamato a
incarnare e a rivelare.
Si permetta una lunga citazione:

Il paese dei Tarahumara & pieno di segni, di forme, d’effigi naturali, che non sembrano affatto
nati dal caso, come se gli déi, che qui si sentono ovunque, avessero voluto significare i loro
poteri con queste strane firme in cui & la figura dell'uomo a venir perseguita da ogni parte.

Certo non mancano luoghi della terra dove la Natura, mossa da una sorta d’intelligente
capriccio, abbia scolpito forme umane. Ma qui, il caso & diverso: perché & su tutta [’estensione
geografica d’'una razza che la Natura ha voluto parlare.

E lo strano e che chi vi transita, colpito come da una paralisi inconscia, chiude i propri sensi
per ignorare tutto. Se la Natura, per uno strano capriccio, improvvisamente mostra un corpo
d’'uomo torturato su una roccia, si pud subito pensare che sia solo un capriccio e che questo
capriccio non significhi niente. Ma quando, per giorni e giorni a cavallo, il medesimo incanto
intelligente si ripete e la Natura ostinatamente manifesta la medesima idea; quando le medesime
forme patetiche ritornano; quando teste di noti déi appaiono sulle rocce, e un tema di morte si
sprigiona di cui & I'uomo a fare ostinatamente le spese; [...] quando un intero paese svolge sulla
pietra una filosofia parallela a quella degli uomini; quando si sa che i primi uomini si servirono
di un linguaggio di segni e si ritrova quella lingua enormemente ingrandita sulle rocce, certo
non si pud pitt pensare che si tratti di un capriccio e che questo capriccio non significhi niente.

Se la maggior parte della razza tarahumara e autoctona, e se, come pretende, & caduta dal
cielo nella Sierra, si pud dire che & caduta in una Natura gia preparata. E questa Natura ha voluto
pensare da uomo. Come ha evoluto uomini, cosi ha evoluto rocce (Artaud, 2009, pp. 69-70).

331



BIANCHIN

Il paesaggio fisico descritto da Artaud e un vero e proprio linguaggio. Il paese dei
Tarahumara non & uno scenario passivo, ma un campo attivo di significazione, “pieno di
segni, di forme, d’effigi naturali”. Cid che colpisce Artaud e la sistematicita con cui l'intero
ambiente geografico sembra articolare un pensiero coerente, una filosofia parallela a quella
degli uomini. La Natura, qui, finisce per rivelarsi come un’intelligenza ostinata e ordinata
che “ha voluto pensare da uomo”: persino le rocce — soprattutto le rocce, e le
configurazioni plastiche che assumono di volta in volta — finiscono per rivelare il capriccio
delle forme, la caparbieta con la quale vengono svelate le strutture archetipiche profonde.
Nella terra dei Tarahumara, viaggiando, ti pud capitare di imbatterti in scarpate, in rilievi
montuosi, in configurazioni rocciose, e prestando un po” di attenzione, e possibile notare
che queste si richiamano vicendevolmente in un intreccio di trama nascosta che viene via
via intercettato dall’occhio, il quale va progressivamente affinandosi e conformandosi,
accordandosi alla logica segreta del paesaggio. Non pitt rocce, quindi, ma “un corpo
d’'uomo torturato”, e poi “teste di noti dei”, “un tema di morte”, la “forma squartata
dell'uomo”...

Cos’e tutto cid se non un simbolismo puro, immanente, dove il segno ¢, nel suo stesso
darsi materiale, I'espressione immediata di una forza che & insieme umana e cosmica,
intrinsecamente legata al sostrato fisico che ne permette la manifestazione?

I Tarahumara incarnano, per Artaud, una “razza-principio” che ha sempre abitato
questo piano di immanenza. La loro concezione del mondo realizza concretamente quella
“nuova idea di cid che appartiene per natura al regno delle forme e della materia
manifestata” che Artaud aveva gia visto compiersi nel teatro balinese. Il fatto che questa
cultura non abbia nel suo vocabolario la parola per dire “dio” non ¢ I'indice di un’assenza
di sacralita, ma il deciso rifiuto della trascendenza quale principio ordinatore del reale. E
questo perché il sacro non si da a partire da un piano differente, ma e totalmente
interiorizzato nel circuito simbolico della natura, un circuito chiuso e auto-significante. (7)

Da cid sorge la domanda cruciale: come pud il teatro, I’arte che fa della presenza fisica e
della mediazione il suo tratto distintivo, rendere conto di una simile realta immanente?
L’osservazione dei graffiti e delle incisioni rupestri della Sierra messicana porta Artaud a
una decisiva radicalizzazione delle sue posizioni teoriche. Infatti, bisogna passare dal
corpo del danzatore balinese — pur gia ieratico e segnico — al “Corpo senza Organi”
dell’incisione stessa.

I “Corpo senza Organi” (CsO) - concetto che Gilles Deleuze e Félix Guattari
svilupperanno proprio a partire da Artaud — non e un corpo disincarnato, ma un corpo
liberato dall’organizzazione organica. Dice Artaud: “Non sopporto I’anatomia umana e
soprattutto non sopporto le scissioni dell’anatomia” (Artaud, 2003, p. 44). L'organismo,
con i suoi organi finalizzati a funzioni specifiche, & per Artaud un prodotto del giudizio di
Dio (8), una struttura teologica e teleologicamente ordinata, che sottomette il corpo a una
logica di servitti e di senso esteriore. Il CsO, al contrario, e

332



BIANCHIN

il campo d’immanenza del desiderio, il piano di consistenza proprio del desiderio (1a dove il
desiderio si definisce come processo di produzione, senza riferimenti a qualsiasi istanza
esterna, mancanza che verrebbe a scavarlo, piacere che verrebbe a colmarlo) (Deleuze &
Guattari, 2006, p. 243)

Dunque, & una superficie intensiva su cui le forze e i segni possono connettersi
liberamente, senza essere predeterminati dalla fisiologia. A differenza del corpo organico,
del corpo Metafisico, trasudante di senso e tracotante di quell’'orgoglio tipico della
creatura che sa d’essere stata fatta a immagine e somiglianza del suo creatore, alla quale
perd accade di volersi elevare alla trascendenza creatrice e inizia a individuare nelle sue
carni un ostacolo ancestrale e inaggirabile, finendo cosi per mortificarle, per negarle, per
sacrificarle alla dimensione spirituale; a un corpo siffatto, ovvero “alle macchine-organi, il
corpo senza organi oppone una superficie scivolosa, opaca e tesa. Ai flussi legati, connessi
e interrotti esso oppone il suo flusso amorfo indifferenziato. Alle parole fonetiche oppone
soffi e grida che sono altrettanti blocchi inarticolati” (Deleuze & Guattari, 1975, p. 11).

Solo un corpo siffatto, ridotto a pura potenzialita formale, pud diventare il medium per
accedere a quella “realta piu reale della realta” (Artaud, 2020, p. 19) che gia il Théatre
Alfred Jarry aveva individuato come scopo precipuo dell’azione teatrale. Nelle selvagge
terre messicane Artaud comprende chiaramente qual & quella realta che andava
ostinatamente cercando: il Mito. Non la favola, naturalmente, la narrazione
rappresentativa di gesta eroiche e divine, ma la dimensione archetipica e pre-individuale
delle forze (i manas) che precedono e generano le manifestazioni concrete. Il Mito & quindi
la pre-condizione formale della realta.

Alla luce di questo orizzonte teorico, il compito del teatro diventa quello di operare
un’identificazione magica con queste forme, di rievocare il Mito non rappresentandolo, ma
incarnandolo nell’evento scenico e cosi facendolo essere. Questa operazione trasforma
radicalmente la funzione del teatro, riconnettendolo alla sua origine pilt antica: da
spettacolo ritorna ad essere rito sacro, da finzione rappresentativa riscopre la sua capacita
di produrre ontologie. Se il sacro, come rivelato dall’'universo tarahumarico, non & una
dimensione trascendente ma lintelligenza immanente che pulsa nella materia stessa,
allora il teatro deve farsi veicolo di questa intelligenza, permettendole di manifestarsi
direttamente nella dimensione sensibile che, sola, ne permette la rivelazione.

In questo contesto, il mito cessa di essere un racconto del passato per divenire
(nuovamente) un eterno presente in atto — una pura attualita. La sua rievocazione diventa
cosi ogni volta una reiterazione creatrice che, attraverso il rigore crudele della
performance, riconnette il presente all’origine archetipica del reale. Come il teatro balinese,
anche quello artaudiano non si limita a raccontare il mito, ma lo reinventa e lo riattualizza
ogni volta, affermandosi come quella macchina metafisica in grado di ri-sperimentare il
kosmos delle forze formative prima che si cristallizzino nelle forme consuete della realta
ordinaria. Il teatro della crudelta e, in ultima analisi, il tentativo di restituire all’arte la sua
funzione cosmogonica originaria: non riprodurre il mondo, ma partecipare attivamente
alla sua incessante rigenerazione.

In questo senso, il CsO & lo strumento che consente questo miracolo rigenerativo. Corpo
de-costruito attraverso una pratica disciplinata e crudele — una sorta di ascesi materialista

333



BIANCHIN

— che smonta gli automatismi psicofisici, esso € in grado di modellarsi plasticamente ogni
volta diversamente secondo le necessita formali dell’archetipo da manifestare. L’attore-
sciamano diviene cosi il piano su cui la forza archetipica del dio, dell’eroe, del mito si
incarna e agisce nella scena, la quale si riconfigura come il recinto sacro nel quale
“qualcosa accade” (9). Il teatro, in tal modo, non rappresenta pil1 la realta. Diventa esso
stesso un atto di concrezione mitica, un luogo in cui la realta si rigenera a partire dalle sue
stesse condizioni formali immanenti.
E cosi realizzata I'utopia finale di Artaud, del regista-Artaud: quella di farsi

una sorta di ordinatore magico, un maestro di cerimonie sacre. E la materia su cui lavora, i temi
che fa palpitare non appartengono a lui ma agli dei. Vengono, si direbbe, dai nessi primitivi
della Natura, che uno Spirito doppio ha visitato.

Cio che egli va agitando & il MANIFESTATO.

E una sorta di Fisica prima, dalla quale lo Spirito non si & mai disgiunto. (Artaud, 2020, p. 176).

Note

(1) Sull'implicazione di un’arte unheimlich in rapporto alla sensibilita borghese si veda ovviamente
S. Freud (2023).

(2) Sui rapporti (complicati) tra Artaud e il surrealismo si rimanda all'esaustiva ricostruzione
proposta da Cariello (2012).

(3) Sul carattere differenziale del teatro artaudiano restano imprescindibili le analisi di Deleuze
(2022), in particolare pp. 191-193.

(4) Viene qui scritto “Metafisica” con I'iniziale maiuscola quando si intende il modo platonizzante di
intendere il reale cosi come viene presentato da Nietzsche e assimilato dalla cultura di inizio
Novecento: divisione, dicotomia, separazione tra 'immanenza di un orizzonte sensibile e la
trascendenza di orizzonte sovrasensibile che conferisce al primo il suo valore. In questo modo
e possibile differenziarla dalla “metafisica” del'immanenza assoluta di Artaud, che egli vuole
veder in azione nel campo scenico.

(5) La funzione del corpo nel teatro di Artaud € stata indagata da Florinda Cambria in numerosi
contributi (Cambria, 2021, 2007, 2001). La tesi di fondo sostenuta dall'autrice & che l'originalita
del pensiero di Artaud viene alla luce solo abbandonando le prospettive ermeneutiche aperte
da Derrida, da un lato, e da Deleuze e Guattari, dall'altro, entrambe "colpevoli" di sovrascrivere
al testo di Artaud le loro personali intenzioni teoriche (Cambria, 2021, pp. 12-18). La chiave di
volta della sua originale interpretazione consiste nella valorizzazione definitiva del corpo
"artaudiano" come elemento irriducibile a qualsiasi istanza culturale, sociale e finanche politica
che pretenda di definirlo, di domarlo, di configurarlo in un'anatomia controllabile e percio
domabile, addomesticabile. (Cambria, 2001, pp. 236-242).

(6) Sui rapporti tra il teatro di Artaud e il sacro si veda Borie (1994) e Cambria (2001, pp. 115-162).

(7) In termini diversi, ma affini alla costituzione di una Natura gia “disegnata” dalle forme, ha
riflettuto Derrida nella sua interpretazione del “soggettile” nella produzione grafico-pittorica di
Artaud (Derrida, 2014).

(8) Il riferimento & ovviamente alle produzioni radiofoniche di Artaud, intitolate “Per farla finita con il
giudizio di Dio” (Artaud, 2019).

(9) Non colpisce I'affinita che si crea tra le intuizioni messicane di Artaud e gli studi di Eliade sul
sacro: “Nel momento in cui il sacro si manifesta attraverso una qualsiasi ierofania, non soltanto
viene interrotta 'omogeneita dello spazio, ma avviene contemporaneamente la rivelazione di
una realta assoluta, in opposizione alla non-realta del'immensa distesa che la circonda. La
manifestazione del sacro fonda ontologicamente il Mondo” (Eliade, 2013, p. 8).

334



BIANCHIN

Bibliografia

Aristotele (2001). Poetica. BUR.

Artaud, A. (2003). CsO: Il Corpo senz’Organi. Mimesis.

Artaud, A. (2009). Al paese dei Tarahumara e altri scritti. Adelphi.

Artaud, A. (2019). Per farla finita col giudizio di Dio. Mimesis.

Artaud, A. (2020). II teatro e il suo doppio. Einaudi.

Borie, M. (1994). Antonin Artaud. Il teatro e il ritorno alle origini. Nuova Alpha.
Cambria, F. (2001). Corpi all'opera. Teatro e scrittura in Antonin Artaud. Jaca Book.
Cambria, F. (2021). Antonin Artaud: il corpo esploso. Jaca Book.

Cariello, A. (2012). Artaud, Bretton e il surrealismo. Un dossier. Book Sprint.
Deleuze, G., & Guattari, F. (1975). L'anti-Edipo. Einaudi.

Deleuze, G., & Guattari, F. (2006). Mille piani. Capitalismo e schizofrenia. Castelvecchi.

Deleuze, G. (2022). Differenza a ripetizione. Raffaello Cortina Editore.
Derrida, J. (2014). Antonin Artaud. Forsennare il soggettile. Abscondita.
Eliade, M. (2013). Il Sacro e il Profano. Bollati Boringhieri.

Freud, S. (2003). Lo spaesante. Mimesis.

335



